#### SANKORE'



**Institute of Islamic - African Studies International** 

### عُمْدَةُ الْمُتَّعَبِدِينَ وَالْمُحْتَرِفِينَ



تَألَّــيفُ

الْعالِمِ الْعَامِلِ اَلْوَرِعِ الْمُجَاهِدِ الدَّاعِي إِلَى سَبِيلِ رَبِّهُ سَيْف الحَقّ ونُور الزَّمَانِ وَمُجُدَّد الدِّينِ وَأُمِير المُؤمِنِينَ

### الشُيْخ عُثْمَان بن فُودُيَ

تَغَمَّدَهُ اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ آمِين

راجعها وعلق عليها الفقير الى الله تعالى

أبو الفا عمر محمد شريف بن فريد بروكس عفا الله عنه وغفر لشيوخه ووالديه وأهله وأولاده أمين

#### Copyright © 1418/1997 Muhammad Shareef

Published by SANKORE'



Institute of Islamic - African Studies International
The Palace of the Sultan of Maiurno

Maiurno Sennar Sudan

www.sankore.org/www.siiasi.org

#### **Book design by Muhammad Shareef**

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced stored in any retrieval system or transmitted in any form or by any means electronic or otherwise without written permission of the publishers

Institute of Islamic-African Studies International

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَصلَّى اللَّهُ عَلَى سِيِّدِنَّا مُحَمَّد وَأَلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ تَسَلِّيماً $^1$

## SANKORE?

 أ بسم الله الرحمن الرحيم و لا حول و لا قوة إلا بالله العلى العظيم، وصلى الله على سيدنا محمد النبى الكريم وأله وصحبه أجمعين، قال أفقر العبد إلى مولاه الغنى المجيد أبو الفا عمر محمد شريف بن فريد المذنب الضعيف الحقير البليد، فهذه الحاشية الوجيزة حرّرتُه للتجريد على كتاب نور الزمان وسلطان التجديد سيدي الشيخ عثمان بن فودي الصنديد مجدد الدين وأمير المؤمنين تغمده الله تعالى برحمته آمين، فجعلتُ هذا الشرح والتعليق لأظهر لجماعته المقادين ولأبلغ إلى الطالبين من سائر المسلمين في معنى وأسرار كتابه عمدة المتعبدين والمحترفين، وسميتُه عُدَّةُ الْمُتَأْهبينَ وَالمُخْلْصينَ في شَرْح عَلي عُمْدَة المُتَعَدينَ وَالْمُحْتَرفينَ، وقصدي أن أبين بعض أحكام فروض الأعيان ظاهرا وباطنا واستخرج ما مكثوم من الكتاب من أسراره لأهل طريق الله والمتأهبين والوفيّين بعهدهم إلى المؤلف أمير المؤمنين الشيخ عثمان بن فودي ولمن يشاء الله من عباده المخلصين لينتفع به من بركة علوم الشيخ بعد موته كصدقة جارية منه إلينا، فقال عليه الصلاة والسلام: ((إذًا مَاتَ الإنْسَانُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إلا من ثلاث: إلا من صدقة جارية أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له))، فقمتُ مقام ولد صالح له، هذا بأنَّ الأَباءَ في الدِّين أعْظَمُ دَرَجَةً من أَباءَ الْولاَدَة، فأنا له ولد معنوي بعتبار البيعة الظاهرة إلى السلطان من ذريته وبعتبار العهد الباطنة من الشيخ في سلسلته القادرية، فبحمد لله قد جُعلتُ أميرًا من أمرًاء الشيخ عثمان بن فودي ومن أنصاره واعوانه وحزبه ومن أصحاب لوائه في جماعته المهاجرين الذين هم بقية أمره وفيهم نوره وبركته ومعهم راياته فمقامهم عند الله عظيم فهم الذين يجتمعون بالإمام المهدي ويبايعونه كما كانت بيعتهم للشيخ عثمان بن فودي، ونحمد الله تعالى ونشكره لجعلنا من جماعته وحزبته في هذه أواخر الزمان، فقد رتبت هذا الشرح على ثلاثمائة وثلاث عشرة دوائر مثل عدد أهل البدر وعدد الأمراء أنصار للإمام المهدي، وأسأل الله تعالى أن يجعلنا منهم وأن يجعل هذا الكتاب مع شرحه خالصاً لوجهه الكريم وأن يجعله حجة لنا ولا علينا إلى يوم الدين، ويجمع بيننا وبين المؤلف في جنة النعيم، يا رب العالمين، ونشكر الله تعالى لوفاء لوعده إلى أبينا سيدنا إبراهيم عليه السلام أن حرّر ذريته المفقود من القوم الذين قد استعزوا بعز أنفسهم في مكرهم وخديعتهم وعلاهم وجمعهم، ونحمده تعالى لرجوعنا إلى ملة إبراهيم ودين ولده سيدنا محمد وسنته عليهما الصلاة والسلام، ونحمده ونشكره لإرجاعنا إلى إرث أبائنا الإسلام ببركة المصنف الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه الذي قال: "بسم الله الرَّحْمَن الرَّحيم" مبتدئاً بالبسملة كما افتتح كل العلماء مؤلفاتهم افتدائا بكتاب الله وبقوله صلَّى الله عليه وسلَّم كما رواه عبد القادر الرهاوي في الأربعين عن أبي هريرة: ((كلُّ أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم اللُّه فهو أبتر))، ثم قال رحمة الله عليه: "وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سيِّدنَّا مُحَمَّد وَأَلُه وَصَحْبه وَسَلَّمَ تَسْليماً" إفتدئاً بقوله صلَّى اللّه عليه وسلّم: ((مَن صلّى عليّ في كتاب لم نزل الملائكة تستغفر له ما دام اسمى في ذلك الكتاب))، رواه الطبراني في الأوسط عن أبي هريرة.

### 

² أي إعتراف لعدم القدرة بكلّ حال في ذاته وعرضه، قال اللّه تعالى: ﴿يأ يها النّاس انتم الفقراء إلى اللّه واللّه هو الغني الحميد﴾، قال الشيخ الحاتمي: "الفقير هو الذي يفتقر إلى كل شيء ولا يفتقر إليه شيء، وهذا هو العبد المحض عند المحققين، فتكون حاله في شيئية وجوده كحاله في شيئية عدمه"، وقال الشيخ ابن الحاج في الفقير: "أنه خلف الدنيا وراء ظهره وأقبل على آخرته لشغله بربّه واقباله على اصلاح نفسه وتنظيفها من الغير، فكل قلب فيه غير الله تعالى كان في حيز المتروك المطروح، وكل قلب لم يكن فيه غيره سبحانه وتعالى وقع له الفتح والتجلى والمخاطبة في سره بما يليق بحاله"، وقال الولي أبو يزيد البسطامي رحمه الله: "قال لي الحقّ: قرّب إليّ بما ليس لي: الذلّة والافتقار "، وقال الشيخ أحمد بن عجيبة رحمه اللّه: أمّا الفقير فهو الذي افتقر مما سوّى اللّه، ورفض كلّ ما يُشغله عن اللّه، لذا قالوا: الفقير لا يَملّك ولا يُملّك شيئا ولا يملكه شيءٌ وشروط الفقير أربعة:[1] رفع الهمّة؛ [2] وحسن الخذمة؛ [3] وتعظيم الحرمة؛ [4] ونفوذ العزيمة.

<sup>8</sup> وهو شيخ الإسلام وعلم الأعلام العالم الرباني والغوث الصمداني علامة الدنيا وطالع المرتبة العليا ابو محمد سعد، عثمان بن محمد بن عثمان بن صالح بن هرون بن محمد غُرط بن محمد جُبَّ بن محمد سنَّبُ بن ماسراً ن بن أيوب بن بُوبَ بَابَا بن ابي بكر بن موسى جُكُلِّ بن الإمام دَمَبُبَ الترودي، وموسى جُكُلِّ هذا هو الذي وصل بقبيلته أهل تُورُودي إلى بلد كُوني في بلاد الحوسى، وهم قوم من بلاد فُوتَ تُورُ، وأصلهم من نصارى الروم وقبل ذلك من بني إسرائيل، وصلت البهم جيوش الصتحابة فأمن ملكهم وتزوّج بنته عُقْبة بن نافع المجاهد الصتحابي أمير الغرب، فولدت قبيلة تُورُودي فُلانِ المشهورة، فهم أهم القبائل في نشر دين الإسلام وعلومه وحضارته في حميع بلاد السودان وأكثر من الثلث السودانيين المأسورين المخطوفين من غرب الإفريقية والمجلوبين إلى جزائر في كربيان وأميركا الوسطى وجنوبها وخاصة في الجنوب الشرقي من الولايات المتحدة الإميركية من ولايات الكرولاينا الشمال إلى شرقي ولاية التكساس، كان أصلهم من هذه القبيلة وهم المعروفون هناك بأهل الغُولَة والغيشي، وأما المؤلف فهي السيدة حواء بنت السيدة فاطمة بنت محمد الشريف بن عبد الصمد بن أحمد الشريف بن عبد الرقاب بن المبارك بن أحمد بن أحمد بن أبي الحسن علي الشَّاذلي بن عبد الله بن عبد الجبار بن تميم بن هرمز بن حاتم بن الرقوم بن يوسف بن يوشع بن ورد بن بطال بن أحمد بن محمد بن عيسي بن محمد بن الحسن السبط بن علي بن أبي طالب وفاطمة المرة بنت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وعلى آله الطّاهرين وأصنّحابه المرضئين، وحيثما ذكرتُ كلمة "الشبخ" في هذا الشرح المراد به الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه.

 ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾، وأَفْضَلُ الصَّلَةِ وأَتَّمُ التَّسْلِيمِ عَلَى 6 سِيِّدِنّا مُحَمَّد 7 وَعَلَى أَلِه 8 وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ، 9 وَرَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ السَّاداتِ التَّابِعِينَ، وَالْعُلَمَآء الْعَامِلِينَ، 10 وَالْأَيِّمَةِ الْأَرْبَعَةِ الْمُجْتَهِدِينَ، أَا وَمُقَلِّدِيهِمْ إِلْكِينِ، أَمَا بَعْدُ 12: فَهَذَا كِتَابُ

التجلى لقوله عليه الصلاة والسلام: ((رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَى خُلُفَاتِي)) قِيلَ: "وَمَا خُلُفَاؤُك؟" قَالَ: ((الَّذِينَ يُحْيُنَ سُنْتِي وَيُعِلِّمُونَهَا النَّاسَ، مَنْ أَحْيَا سُنُتي فَقَدْ أَحْيَاني وَمَن أَحْيَاني كَانَ مَعي في الجَنَّة))، فقام الشيخ رحمة الله عليه يدعو الناس إلى الله تعالى، وينصح لعباده في دين الله، ويهدم العوائد الردية، ويخمد البدع الشيطانية، ويحيي السنة المحمدية الحياتي، ويعلم الناس فروض الأعيان ويدلهم على الله، ويرشدهم إلى طاعته، ويكشف لهم ظلم الجهالات ويزيل لهم الإشكالات، فسارع إليه الموفقون، وصمد إليه السعداء المهتدون، فجعل الناس يدخلون في دين الله أفواجاً، وترادفت إليه الوفود أمواجاً، ويقرر لهم الطريق إلى الله تعالى، ويبين لهم الحق، انتهت إليه الإمامة، وضربت عليه آباط الإبل شرقاً وغرباً، وقافاً على حدود الشريعة، وصار علم العلماء، ورافعا لواء الدين، جمعا بين الحقيقة والشريعة، فسرا القرآن سنين بحضرة أكابر العلماء والصلحاء، عالماً بقراءته وفنونه من البيان والأحكام، والناسخ والمنسوخ، مع إمامته في الحديث وفقهه في غريبه، ورجاله وقنونه وفي أصول الدين، والذب عن السنة الحياتي ودفع الأشكال، قائماً بالحق صحيح النظر، متدرباً في تعليم الغوامض، إماماً في النقول العقلية، محققاً شديداً العارضة، آلفاً بألوفاً نافعاً، تصدر للتدريس وبث العلم، فملأ القطر المغربي معارف وتلاميذ، يقف أهل زمانه عندما يقول، وكان حامل لواء التحصيل، وعليه مدار الشوري والفتوي في زمانه، معظماً عند الخاصة والعامة، وكان مجدداً على رأس قرنه، خطيباً بليغاً، شاعراً فصيحاً، متعبداً ناسكاً، فاضلاً حسن الخلق، جميل العشرة، كريم الصحبة، مقطوعاً بولايته وقطبانيته، كثير الحياء والشفقة على الخلق، متواضعاً حتى يرى نفسه كأقل الحشرات، لكنه لقي من المحبة والتعظيم من الخلق ما لم يعهد حتى كان أحب الناس إلى أنفسهم، وكان حليماً رحيماً بالمؤمنين، وضع له القبول، واتفق على جلالة قدره الثقلان، وهو شيخ علماء وقته، بل قطب الأئمة في جميع الأعصار، ففتح الله تعالى بهذا الشيخ بلاد السودان فكان تحت سلطانها وسائط بلاد السودان كلها وبعض السوافل وأكثر العوالي، فدوّم الله تعالى نور هذا الشيخ وانتشار ظل بركته إلى أقصى الغرب واكتشفت المفقود من أولاد الترودي وفكُّهم من قؤود اليهود والنصاري في الغرب ورجعهم إلى دين إبيهم سيدنا إبراهيم عليه السلام، فجمعهم الله تعالى بإخوانهم من السودان والبيضان والإسبان في الغرب تحت كلمة واحدة ومنهج واحد والسلطان واحد، ولو كره المجرمون والمنافقون، كل ذلك ببركة باقية وكرمات متوالية لهذا الشيخ عثمان بن فودي، وثبت الله تعالى أركانها وأيّد سلطانها إلى يوم القيامة، والحمد لله الذي جعلني تحت ظلها، فمناقب هذا الشيخ كثيرة وما ذكرت هنا كفاية، فالحمد لله في بداية وفي نهاية.

أي غَمَده فيها وغَمَرَه بها، وروى الطبراني عن أسامة بن شريك أنَّ النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم قال: ((ما أَحَدٌ يَدْخُلُ الجنَّة بِعَمَلِه))، قالوا: ولا أنت؟ قال: ((ولا أنا إلاَّ أن يَتَغَمَّدَني اللَّهُ بِرَحْمَة مِنْهُ))، قال أبو عبيد: قوله: يتغمدني يَلْبَسَني ويَتَغَشَّاني ويَسنتُرني بها، ولا بد أنه عليه الصلاة والسلام كذلك لأن قال الله تعالى فيه: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَة للعَالَمين﴾.

### عُمْدَةِ الْمُتَعَبِّدِينَ وَالْمُحْتَرِفِينَ 13 عُمْدَةِ الْمُحْتَرِفِينَ

<sup>8</sup> أن آل محمد هم الذين حرمت عليهم الصدقة وعُوِّضوا منها الخُمس، وهي صلبية بني هاشم وبني المطلب، وهم الذين اصطفاهم الله من خلقه بعد نبيه صلوات الله عليه وعليهم أجمعين، وفي الحديث: ((لا تحل الصدقة لمحمد وآل محمد))، قال ابن الأثير: واختلف في آل النبي صلى الله عليه وسلم الذين لا تحل الصدقة لهم، فالأكثر على أنهم أهل بيته، أي أزواجه وأولاده، وعلي بن أبي طالب وأولاده وذريته من فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وجعفر بن أبي طالب وأولاده وعقيل بن أبي طالب وأولاده والحارث بن عبد المطلب وأولاده.

وهم كل الرجال والنساء من الإنس والجن الذين خصتهم الله برؤية النبي صلى الله عليه وسلم، وسمعوا منه وأسلموا في زمانه ولو كانت صحبتهم له عليه الصلاة والسلام يوما واحدا، قال الشيخ رحمة الله عليه في إحياء السنة: "إن الله عز وجل خصبهم بإقامة دينه واعلاء كلمته،... خصبهم الله بخصوصة لا سبيل لأحد أن يلحق غبار أحدهم فضلا عم عمله، إن الله عز وجل خصبهم برؤية نبيه عليه السلام ومشاهدته ونزول القرآن عليهم غضا طريًا يتلقّونه من في النبي صلى الله عليه وسلم حين يتلقّاه من في جبريل عليه السلام، وخصبهم بالقتال بين يدي نبيّه ونصره وحمايته وإذلال الكفر وإخماده ورفع منار الإسلام واعلائه وحفطهم أي القرآن الذي كان ينزل نجوما نجوما، فأهلّهم الله لحفظه حتى لم يضع منه حرف واحد، فجمعوه ويسروه لمن بعدهم، وفتحوا البلاد والأقاليم للمسلمين ومهدوا لهم وحفظوا أحاديث نبيّهم في صدورهم وأثبتواها على ما ينبغي من عدم اللحن والغلط والسهو والغفلة."

<sup>10</sup> التابعون هم القرن الثاني الذي جاء بعد القرن الأولى أي الصحابة وورثوا علومهم واحوالهم منهم، وفيهم أيضا العلماء العاملين، قال الشيخ رحمة الله عليه في إحياء السنّة: وهم الّذين شهد لهم رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بالفضيلة بقوله: ((خيرُ القُرُون قَرْني ثُمّ الّذين يَلُونَهُمْ ثمّ الّذين يَلُونَهُمْ.)). لم يبقُوا لمن بعدهم شيئا يُحتاجُ أن يقُوم به بل كلُّ من أتى بعدهم إنّما هو مُقلِّدٌ لهم في الغالب وتابع لهم، فإن ظهر له فقه غير فقههم أو فائدة غير فائدتهم فمردودٌ كلّ ذلك عليه. فهو دين الله الّذي يُدانُ به، وما خالفه فهو بدعة وضلالة مردودة على صاحبها غير مقبولة."

<sup>11</sup> وهم: الإمام مالك بن أنس والإمام أبو حنيفة نعمان والإمام محمد بن إدريس الشافعي والإمام أحمد بن حنبل رحمهم الله تعالى، فأجمعوا الأمة على إن هذه الأئمة الأربعة هم أئمة المذاهب، وقال الشيخ رحمة الله عليه في <u>توفيق المسلمين</u>: "إن كل واحد منهم مجتهد في دين الله ومذاهبهم طرق موصلة إلى الله تعالى"، وقال قبل ذلك الكلام بقليل: "إن علماء السنة رضي الله عنهم أجمعين أجمعوا على إن من قلد مذهبا من تلك المذاهب لقى الله سالما ويوصله ذلك المذهب إلى الجنة".

12 وقيلَ: فصلُ الخِطَابِ هو "أَمّا بَعْدُ"؛ وقيل أن داوود عليه السلام أَوَّلُ من قال: أَمَّا بَعْدُ .وقيل: فَصلُ الخِطابِ الفِقْهُ في القَضَاءِ . وقال أَبو العباس: معنى: أَمَّا بعدُ، أَمَّا بَعْدَ ما مَضمَى من الكَلام، فهو كذا وكذا.

13 فسماه عمدة المتعبدين والمحترفين، لأنه أساسهما في علوم التي وجبت عليهما، ومعنى عمدة هنا إسنادهما في الدين، فقال للقوم: أنتم عُمدتُنا الذين يُعتمد عليه، والمتعبد هو الذي لا شغل له إلا العبادة الذي يستغرق أوقاته في أنواع العبادات والقربات، والمحترف هو الذي يشتغل بصناعته وكسبه لعياله الذين يحتاجون إليه الناس في حوائجهم وضروراتهم، فمعناه هنا إن في هذا الكتاب كل أيات وأحاديث يعتمدون عليها العابد ويحتجون إليها المحترف في عقيدتهما وعبادتهما وتزكيتهما، فعمدتهما هما الأمران الذان يعتمدوا عليهما العلماء والعارفون في إستتباطهم، وإجتهادهم ومعرفاتهم وكشوفاتهم، كما قال سيدي الشيخ رحمة الله عليه في عمدة العلماء: "مَا أُورُدُنا فِيه إليَّا أَيَّاتُ الكِتَاب وَأَحَادِيثُ السُنَّة وَهُمَا مُعْتَمَدُهُمْ في إِجْتِهَادِهِمْ وَإِسْتَنبَاطهمْ، وَلِذَلكَ وَقُقُواْ للصَوَاب إِذْ كُلُّ مَنْ تَمَسَّكَ بِهَمَا لاَ يَضلُواْ وَفِي الموطأ قالَ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((تَركث فيكُمْ أَمْريَننِ لَنْ تَضلُّواْ مَا تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللَّه وَسَنَّة رَسُولِهِ)).

الظَّاهرَة وَالْبَاطِنَة، لَبَيَانِ مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي كَتَابِهِ وَمَا قَالَ رَسُولُهُ فِي سُنَّتِه فِي عِلْم أُصُولِ الدِّينِ، وَعِلْم الْفُرُوعِ الظَّاهرَة وَالْبَاطِنَة، 14 وَلاَ أُورِدُ السِّتَتِبَاطَ الْعُلَمَآء فِيه، 15 قَالَ عَبْدُ الْوَهَابِ الشَّعْرَانِيُ 16 فِي الدُّرَرِ الْمَنشُورَة فِي بِيَانِ الطَّاهرَة وَالْمُؤمِنَ وَالْمُؤمِنَ اللَّهُ جَمِيعَ عِبَادِه بِما صرَّحَتْ بِه الشَّرِيعَةُ فَقَطْ"، ويَعْنِي الْمُتَعَبِّدَ وَالْمُؤمِنَ اللَّهُ تَعَالَى الْمُحْتَرِفَ أَنْ يَعْمَلَ بِما وَرَدَ فِي الْكَتَابِ وَالسُّنَّة صريحاً لآ استتباطاً، وَالْمُطْلُوبُ عِلْمُهُ إِنَّمَا هُوَ مَا شَرَعَهُ اللَّهُ تَعَالَى صَرِيحاً لآ استتباطاً، وَالْمُطْلُوبُ عِلْمُهُ إِنَّمَا هُو مَا شَرَعَهُ اللَّهُ تَعَالَى صَرِيحاً، اذْ هُو الْعَلْمُ الَّذِي يُسْأَلُ عَنْهُ الْعَبْدُ فِي الْأَخْرَة، وَجَمِيعُ ذَلِكَ لآ حَرَجَ فِيه، وَلاَ مَشْقَة عَلَى أَحَد فِي الْحَرْمَة، وَلاَ يَتُوقَفُ فِي مَعْرِفَتِه إِلَى صَرَف عُمْر وَتَعْطِيلَ أَسْبَابِ فِي تَحْصِيلِه، لَأَنَّ مَضْمُونَهُ افْعَلُواْ كَذَا وَاتْرَكُواْ وَالْمَرَةُ وَالْمَسَّقَةُ وَي فَهْمِهُ الْعَوَّامُ بِخِلَافَ مَا شُرَعَ الْمُجْتَهِدُونَ مِن الأَيِّمَة، فَإِنَّهُ لآ يُسْأَلُ عَنْهُ أَحَدٌ فِي الْأَخْرَةِ، وَهَوَهُ أَلْ الْمَثَقَةُ وَالْمَشَقَةُ وَالْمُشَقَةُ وَالْمُشَقَةُ وَالْمُسَقَقَةُ وَالْمُشَقَةُ وَالْمُشَقَةُ وَالْمُشَقَةُ وَالْمُشَقَةُ وَالْمُشَقَةً وَالْمُسَقَقَةُ ويَحْطِيلَ أَسْبَابِ فِي تَحْصِيلِه، كَمَا هُو مَشَاهَدٌ."

<sup>1</sup> فقسم الشيخ رحمه الله تعالى علوم الدين على ثلاث أقسام: [1] الإيمان الذي هو أصول الدين، [2] والإسلام الذي هو فروع الدين الباطنة، فقال في عمدة العلماء: إعْلَمْ وَفَقَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكَ أَنَّ الدِّينَ الَّذِي أَتَي بِهِ نَبِيُنَا مُحَمَّدٌ طَاهرة، [3] والإحسان الذي هو فروع الدين الباطنة، فقال في عمدة العلماء: إعْلَمْ وَفَقَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكَ أَنَّ الدِّينِ، وَأَمَّا فُرُوعُ وَهُرُوعٌ، فَأَمَّا أُصُولُهُ فَهِيَ الإِيمَانُ وَالعلْمُ المُصحَحِّحُ لِلإِيمَانِ الَّذِي هُوَ علْمُ المُسْرِيعَة، وَأَمَّا الفُرُوعُ بَاطنَة، وأَمَّا الفُرُوعُ الظَّاهرة فَهي الإِسلام والعلْمُ المُصحَحِّحُ للإِسلام والآذي هو الدِّين جميعه، وأمَّا الفُروعُ الظَّاهرة فَهي الإِسلام والعِيمَانُ والإِسلام والآذي هو الدِّين جميعه، وأمَّا الفُروعُ النَّامِ وَالْذِي هُو علْمُ المُعتَحِّحُ للإِسمانُ والإِسلام والاَيْتِي هُو علم السَّرِيعَة، وأمَّا الفُروعُ النَّامِ وَالْإِيمَانُ والإِسلام والإِسلام والدِّين جميعه، والذي والذي هو علم المُعتَحِّحُ للإِسمانُ والإِسلام والإِسمانُ والإِسمانُ هي الدِّين جميعه، والذي الفَروعُ النَّام مُناق عَلَى الله عَلَى المُعتَدِينَ والسَّلامُ مُخَاطِبًا لِأَصْحَابِهِ: ((فِأَيَّةُ جَبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمَكُمْ دَينَكُمْ)) بَعْدَ أَنْ سَأَلَهُ عَن حَقِقَتِهَا وَفَسَرَهَا كَمَا فِي حَدِيثِ مُسْلِم، ولَفْظُ رُوايَةِ البُخَارِي: ((إِنَّ هَذَا جِبْرِيلُ جَآءَ لِيُعَلِّمَ النَّسَ دِينَهُمْ))

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> أي من إجتهادهم ومما استخرج من أقوال مذاهبهم، فهذا الدليل القاطع أن منهج الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه كان ثابت على الكتاب والسنة وأنه بعد وصل إلى مقام الإجتهادية المجددية القطبانية لا يقيد بأي مذهب من مذاهب الإئمة المجتهدين، ومع ذلك لا ينكر التقليد بأقوالهم كما بيّن ذلك في بعض كتبه ك<u>تويح الأمة</u> و<u>توفيق المسلمين</u> فأنظر إلى ما قال فيهما في <u>www.siiasi.org</u>.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> هو الشيخ عارف بالله أبو المواهب عبد الوهاب بن أحمد بن علي الشعراني الأنصاري الشافعي المصري الصوفي، المتوفى 973 الهجرية (أي في القرن الخمسة عشر الميلادي)، وهو من آواخر العلماء العاملين الذين جمع بين الشريعة والحقيقة، وله نفوذ بارز على تفكير ومنهج الشيخ عثمان بن فودي في إتجاهه للعقيدة والفقه والتصوف.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> في هذا القول دليل على أن منهج الشيخ عثمان بن فودي في عقيدته ومذهبه وتصوفه مبني على الكتاب والسنة لأن هذا سهل ويسر على العباد، فقال في كتابه نجم الإحوان: "أما بيان أن دين الله يسر فقد قال الله تعالى: ﴿ يريد الله بكم اليسر و لا يريد بكم العسر ﴾ وقال تعالى: ﴿ وما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ ، وقال عليه الصلاة والسلام: ((إن الدين يسر ، ولن يشاد الدين أحدا إلا غلبه، فسددوا وقاربوا، وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والروحة، وشيء من الدلجة)) رواه البخارى وقال عليه الصلاة والسلام: ((ايسروا ولا تعسروا، وأبشروا ولا تنفروا)) رواه البخارى في صحيحه، وفي تخليص الإخوان قال عليه الصلاة والسلام: ((اختلاف أئمة أمتى رحمة))، وقال عبد العزيز في الدرر الملتقطة: "من كرم الله تعالى أن العلماء مختلفون، فإذا شدد هذا سهل غيره، ودين الله يسر، ومن قوى علمه وصحت معرفته شدد على نفسه وسهل على الناس"، وقال رويم بن أحمد البغدادي: "من حكم الحكيم أن يوسع على إخوانه في الأحكام، ويضيق على نفسه فيها، فإن التوسعة إتباع العلم والتضييق على نفسك من حكم الورع"، قال الشيخ أبو إسحاق الشاطبي: "الأولى عندى في كل نازلة أن يكون لعلماء المذهب فيها قولان، فيعمل الناس على موافقة أحدهما وإن كان

### SANKORE?

مرجوحا ألا يعترض عليهم، وأن يجروا على أنهم قلدوه في الزمان الأول، وجرى به العمل فإنهم إن حملوا على غير ذلك كان فيه تشويش للعامة وفتح لباب الخصام"، وقال عبد الوهاب الشعراني في اليواقيت: "سمعت سيدى عليا الخواص رحمه الله يقول: "اعملوا على الجمع بين أقوال العلماء جهدكم، فإن اعمال القولين أولى من إلغاء أحدهما، وبذلك يقل تناقض أقوال العلماء، ومن وصل مقام الكشف وجد جميع الأئمة المجتهدين لم يخرجوا عن الكتاب والسنة في شيء من أقوالهم، وشهدها كلها مقتبسة من شعاع نور الشريعة، لأنهم على آثار الرسل سلكوا فكما أنه يجب عليك يا أخى الإيمان والتصديق بكل ما جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام مما يخالف شريعتك ظاهرا، فكذلك يجب عليك الإيمان والتصديق بصحة ما استنبطه المجتهدون، وإن خالف مذهب إمامك"، فهذا الدليل القاطع إن الشيخ عثمان بن فودي طليعة الإمام المهدي لأنه ظهر من الدين ما هو الدين عليه في نفسه وجده من الأصلين: الكتاب والسنة كما سوف يفعله الإمام المهدي عليه السلام في آخر الزمان، فسيرفع عقائد المتكامين ومذاهب المجتهدين وطرق المتصوفين من الأرض في زمانه، فلا يبقى إلا الدين الخالص، فيقف على أثر رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يخطىء، فلذلك أعداؤه مقلدة العلماء أهل الاجتهاد والعقائد وبعض الشيوخ أهل الطرق الصوفية لما يرونه من العقيدة والحكم والطريقة بخلاف ما ذهبت إليه أئمتهم وشيوخهم، والله اعلم.

#### علْمُ أُصنول الدِّين 18

َ أَقُولُ وَبِاللَّهِ اَلتَّوْفِيقُ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَثْبَتَ جَمِيعَ أُصُولِ الدِّينِ فِي الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ: الآهِيَّاتِهِا وَنَبَوِيَّاتِهِا وَسَمْعِيَّاتِها 19.

18 أي علم التوحيد أو علم العقيدة الذى واجب على كل مكلف أن يعرف ويعتقد به بإستثناء علم الكلام، قال الشيخ رحمة الله عليه في فتح البصائر: "أن فن التوحيد ينقسم إلى قسمين أصول الذين وعلم الكلام، وأصول الذين من فروض الأعيان وعلم الكلام من فروض الكفاية"، فمعنى فروض الأعيان هي كل علوم وعمال التي وجبت على كل مكلف أن تعرف وتعمل بها، وأما فروض الكفاية فهي العلوم والعمال التي إذا قام بها بعض المكلفين يكفي لسائرهم، فعلم أصول الدين أهم العلوم على المكلف أن يعلم ويفهم لأصول الحينة، وفي الحقيقة إن التمييز بين المؤمنين الكمال والمسلمين العاصين والمنافقين والكفار الصريح هو في إيمانهم وتصديقهم وفهمهم لأصول الدين، فالكفار الصريح يكفروا بوجود الله أو يشركوا به شيئا في عبادتهم أو يكفروا بالأنبياء أو بعضهم ويكفروا ببعض أو بجميع ما جاء بهم من السمعيات، فالمنافقون أنهم يعملوا بظواهر أمور الدين كالصلاة والزكاة وغيرهما، لكنهم في سرائرهم يكفروا ببعض أو بجميع أصول الدين، بل قد بين كثير من الآيات والأحاديث بأن أعمال المنافقين ظاهرا أحسن من أعمال ظواهر المؤمنين، ولكن ما يميزهم المنافقين منهم هو تكذيبهم بأمر أصول الدين، وأما المسلمون العاصون فهم يؤمنون بأمر أصول الدين ولكن فهمهم وإدراكهم فيه ناقص، وأخلاقهم في بواطن فروع الدين معيب أو محجوب بسبب شهواتهم، فاذلك أعمالهم وأما المؤمنون الكمال إن إيمانهم وتصديقهم وإدراكهم في أصول الدين تاما وخالا من ريب، فاذلك إيمانهم في صول الدين هواهم أمور الدين المول الدين هو أهم أمور الدين الذي يملخ واهر أعمالهم، فعلم أصول الدين هو أهم أمور الدين الذي المدين الذين الموالدين الذي الدين الموالدين الذين الموالدين الذين الدين المؤون الدين الدي الدين الدي الدين الدين الدين الدي الدين الدي الدين الدي الدين الدي الدين الدين الدي الدين الدي الدين الدي الدين الدين الدي الدين

والمنافقة الشيخ عثمان دلائل لجميع أصول الدين في هذا الكتاب من القرآن فقط لأنه يكفي للعوام ولمن نور الله بصيرته أن يعرف الله وما يتعلق بحقه من توحيده مما قال الله تعالى عن نفسه في كتابه المبين، وفي القرآن جرعة السالكين وشربة المريدين ورحيقة العارفين، في في بداية أمر الشيخ كان ينسب عقيدته إلى الأشعرية ولكن العارفين، في في بداية أمر الشيخ كان ينسب عقيدته إلى الأشعرية ولكن بعد وصل إلى مقامات القطبانية الكمالية والمجددية والإجتهادية أخذ عقيدته من كتاب الله المعصوم، فهذا كان منهجه الذي نقل إلى على مأيات القطبانية الكمالية والمجددية والإجتهادية أخذ عقيدته من كتاب الله المعصوم، فهذا كان منهجه الذي نقل إلى على أيات الفرآن لا على الأدلة العقلية والإنظار الكلامية، فأنا في هذه المنزلة مُقلد وعلم وقلورة على العهد والميثاق أن أبني عقيدتي على دليل حدوث العالم فلا أجيب بحدوث الأعراض المستلزم لحدوث حدوث الأعيان، ولا غيره من الوجوه الكلامية، بل أقول قال الله تعالى: ﴿الله خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ»، فلا دليل لي غير ذلك"، وقال أيضا في كتابه معرفات الحق: "أنما المفروض النظر القريب السيل بالخلق على الخالق، وذلك حاصل لكل عاقل وإن لم يعرف طريق المتكلمين ولم يقف على إصطلاحاتهم، فاعلم ذلك وتحققه، ولو لا ذلك لبطل اقتدائنا بالسلف الصالح لعدم اطلاعهم على تلك المصطلحات وعدم وقوفهم عليها قبل ظهور البدع والضلالات الموجبة لتصنيفها ووضعها عند المتأخرين"، وقال الشيخ الحاتمي: "أن التواتر من الطرق الموصلة إلى العلم، وليس الغرض من العلم إلا القطع على المعلوم أنه على حد ما علمناه من غير ريب و لا شك، والقرآن، وأنه ما استطاع أحد على معارضته أصلا، فقت المتافور أنه بين أيدينا اليوم وأخبر أنه كلام الله، وثبت هذا كله عندنا تواتراً، وعدنا بالتواتر أنه رسول الله إلينا، وأنه جاء به أنه الذر أن الذي بين أيدينا والنوم وأخبر أنه كلام الله، وثبت هذا كله عندنا تواتراً،

### SANKORE?



ققد ثبت العلم به أنه النبأ الحق والقول الفصل...فيأخذ المتأهب عقيدته من القرآن العزيز وهو بمنزلة الدليل العقلي في الدلالة، إذ هو الصدق الذي ﴿لًا يَأْتِيهِ البُاطِلُ مِن بَيْنَ يَدَيْهِ وَلاً مِن خَلْفِهِ تَنزيلٌ مِّن حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾، فلا يحتاج المتأهب مع ثبوت هذا الأصل إلى أدلة العقول إذ قد حصل الدليل القاطع الذي عليه السيف معلق...فمن رزقه الله الله الله عرف أمرها ويميزها من غيرها، فإنه العلم الحق والقول الصدق، وليس وراءها مرمى، ويستوي فيها البصير والأعمى، وتلحق الأباعد بالأداني، وتلحم الأسافل بالأعالي، والله الموفق لا رب غيره"، وقلت: فاورد في حاشية هذا الفصل بعض ما أخذنا من الشيوخ من ادلة العقلية في أصول الدين ومن أسرار بعض المحققين ليكن مقبول عند الذين يحتجون إلى ذلك إن شاء الله.

### اَلْإِلاَهِيَّاتُ<sup>20</sup>: أَنَّهُ تَعَالَى أَثْبَتَ حُدُوتُ اَلْعَالَم<sup>21</sup> بقَوْله: ﴿ وَهُو الَّذَي يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعيدُهُ ﴾.<sup>22</sup>

20 أي معرفة ما يجب في حقّ اللّه وما يستحيل وما يجوز له، فهو غاية جميع العلوم، فكل علوم من العقائد وفروع الظاهر وفروع الباطن يصدر منه، فعلم الإلاهيات هو معرفة الله تعالى وهي كما قال رحمة الله بن خليل الرحمن الهندي في إظهار الحق: "هي عبارة عن معرفة ذاته ومعرفة صفات جلاله ومعرفة صفات إكرامه وأفعاله ومعرفة أحكامه ومعرفة أسمائه، والقرآن مشتمل على دلائل هذه المسائل وتفاريعها وتفاصيلها على وجه لا يساويه شيء من الكتب، بل لا يقرب منه"، ولذلك ما وضع الشيخ رحمة الله عليه في هذا الفصل إلا آيات القرآن، وقال الشيخ إبراهيم الباجوري في شرح قول مضنف جوهرة التوحيد: فكل من كلف شرعا وجبا \* عليه أن يعرف ما قد وجبا، فقال: "أي وجوب معرفة الله تعالى إنما هو بلسان الشرع، وليس بلسان العقل كما ذهب المعتزلة. فكل فرد من المكلفين من الإنس والجن يجب عليه أن يعرف ما يجب لله تعالى وما يجوز وما يستحيل"، وقال أيضا فيه: "وقد عبر الصوفية رضى الله عنهم عن معرفة الله سبحانه بالوصول إليه وقال ابن عطاء الله: "وصولك إلى الله وصولك إلى العلم به، إذ جل ربنا أن يتصل به شيء أو يتصل هو بشيء". وقال النوري: الاتصال مكاشفات القلوب ومشاهدات الأسرار في مقام الذهول. وقال الإمام الغزالي: اعلم أن الاتصال والمواصلة - فيما أشار إليه الشيوخ - لكل من وصل إلى صفو اليقين بطريق الذوق والوجد، وهو رتبة في الوصول، ثم يتفاوتون، فمنهم من يجد الله بطريق الأفعال، وهو رتبة في التجلي، فيفنى فعله وفعل غيره لوقوفه مع الله تعالى. ومنهم من يوقف في مقام الهيبة والأنس بما يكاشف قلبه من مطالعة الجلال والجمال وهو تجل بطريق الصفات، وهو رتبة في الوصول، ومنهم من يرقى إلى مقام الفناء مستملياً على باطنه أنوار اليقين والمشاهدة، مغيباً في شهوده عن وجوده، وهذا ضرب من تجلي الذات لخواص المقربين، وهذه رتبة في الوصول وفوق هذا حق اليقين، ويكون من ذلك في الدنيا للخواص لَمُحٌ، وهو سريان نور المشاهدة في كلية العبد حتى يحظى به روحه وقلبه ونفسه حتى قالبه، وهذا من أعلى رتب الوصول"، فعلم الإلاهيات بمعنى معرفة الله تعالى أفضل العلوم بل أفضل من كل شيء، قال الشيخ الشرنوبي في شرح الحكم العطائية: "قال بعضهم (أي من أولياء الله): في الدنياء جنة معجلة من دخلها لم يشتق إلى جنة الآخرة و لا لشيء أبداً ولم يستوحش من شيء"، قيل: "وما هي"؟، قال: "معرفة الله تعالى" قال مالك بن دينار: "خرج أهل الدنيا من الدنيا ولم تذوقوا أطيب شيء فيها"، قيل: "وما هي؟" قال: "معرفة الله تعالى"، فلذلك بدأ الشيخ وجمبع العلماء العاملين كتب العقائد والأصول بمعرفة الإلاهية.

<sup>11</sup> ودليل حُدوثه في العقل مُلازَمتُهُ للصفات الحادثة من حركة وسكون وغير هما ومُلازمُ الحادث حادثٌ.

<sup>22</sup> سورة الروم: 27، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخَلْقَ﴾ أي من التراب أو من العدم، فهو الذي يبدأ الخلق من غير أصل فينشئه ويوجده، بعد أن لم يكن شيئا، ﴿ثُمَّ يُعِيدُهُ﴾ قال مجاهد: ينشئه ثم يميته ثم يحييه للبعث؛ أو ينشئه من الماء ثم يعيده من حال إلى حال، أما بدء خلقه فبعلوقه في الرحم قبل و لادته، وأما إعادته فإحياؤه بعد الموت بالنفخة الثانية للبعث؛ فجعل ما علم من ابتداء خلقه دليلا على ما يخفى من إعادته؛ استدلالا بالشاهد على الغائب، وقال تعالى أيضا: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلَّ شَيْءٍ﴾ أي كل شيء سواه لأنه غير مخلوق، فأستخرجنا من قوله: ﴿يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إسمين من أسمائه تعالى: المبدئ والمعيد كما رواه الترميدي وإبن ماجة عن إبي هريرة في الحديث عن الأسماء الحسنى، وقال مشهور التلميذ للشيخ عثمان بن فودي، العارف محمد تكرين محمد رحمه الله تعالى في كتابه قراء الأحباء: "من عرف أنه المبدئ المعيد رجع بكل شيء إليه لأن كل شيء منه وإليه راجع، والتقرب بهذين الأسمين تعلقا برجوع إليه في كل شيء والإستعانة به من كل شيء، وتخلقا أن تقود إليه في البداية وترك النفس منها إلى النهاية، ثم تقيّد النهاية بداية والبداية نهاية بلا تقصير، وخاصية الأول أن يقرأ على بطن الحامل في وقت السحر تسعا وعشرين مرة إن ما في بطنها يثبت ولا ينزل، وخاصية الثاني أن يذكر مراراً لتذكار المحفوظ إذا نسى لا سيما أن أضيف له الأسم

وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ وَ اِجِبَ الْوُجُودِ 23 بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ اَلْحَقُ ﴾. 24 وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ قَدِيماً 25 بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿هُوَ أَلْأُوّلُ ﴾. 26 وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ مِاقِياً 27 بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَتَوَكَلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ ﴾. 28 وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ مِكْفَالْفاً لِّخَلْقَهُ 29 بِقَوْلِه تَعَالَى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلُه شَيْءٌ ﴾. 30 وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ مُخَالِفاً لِّخَلْقَهُ 29 بِقَوْلِه تَعَالَى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلُه شَيْءٌ ﴾. 30

الأول،...قال السهرورديّ: من دوم عليه تسعا وتسعين مرة اطلع على العلوم وخواص العالم وسخرته له الحاجات من جميع الجهات، وفيها أيضا:...من داومه يعظم قدره ومن ذكره الفا زالت حيرته واهتدى لما فيه صلاحه".

<sup>23</sup> ودليل وجوده في العقل إخراجُهُ المخلُوقات من العدم إلى الوُجُود، لأن وجود الفعل بلا فاعل مُحالٌ، فالعدم مستحيل عليه تعالى.

<sup>24</sup> سورة الحج: 6، فنبه سبحانه وتعالى بهذا على أن كل ما سواه وإن كان موجودا حقا فإنه لا حقيقة له من نفسه؛ لأنه مسخر مصرف. والحق الحقيقي: هو الموجود المطلق الغني المطلق؛ وأن وجود كل ذي وجود سواه عن وجوب وجوده؛ والحق الموجود الثابت الذي لا يتغير ولا يزول، وهو الله تعالى. وقيل: ذو الحق على عباده. وقيل: الحق بمعنى في أفعاله، فإن اثبت الوجود حق لله تعالى فضده مستحيل إليه فهو العدم، فمعنى الحق الموجود حقيقة المتحقق وجوده وإلاهيته، والحق ضد الباطل، قال ولي الله تعالى في كتابه قراء الأحباء: من عرف إنه الحق نسي بذكر الخلق، ومن لازم: لا إله إلّا الله الملك الحق المبين في كلّ يوم مائة مرّة أستغنى من فقره وأحصل على تيسير أمره، ومن ذكره كل يوم الف مرّة حسنت أخلاقه وصحت طباعه.

<sup>25</sup> أي أنه لا أول لوجوده، فوجوده تعالى ليس مسبوقًا بعدم، وقدم اللّه تعالى بهذا المعنى واجب وثابت، وضد القدم الحدوث، وهو مستحيل على اللّه تعالى، ودليلُ قدَمه في العَقْل قُدْرَتُهُ عَلى إيجاد الْمَخْلُوقَات لأنّ الحادثَ عاجزٌ لا يخلق شياءً.

<sup>26</sup> سورة الحديد: 3، ومعناه الذي لا ابتداء لوجوده، والذي هو سابق في وجوده كلّ حادث فيكون وجوده من ذاته و لا علة لوجوده، أو معناه هو قبل كل شيء بغير حد، فالأية دلت على حدوث مستحيل عليه، فالأول هو الذي لا بداية لأوليته، قال ولي الله محمّد تكر رحمه الله تعالى في كتابه قراء الأحباء: من عرف إنه الأول غاب عن كلّ شيء به، والتقرب بهذا الإسم تعلّقا أن ترجع إليه بأول كلّ شيء وأخره، وتخلقا أن تكون أول النّاس سبقا للخير وأخرهم تعلقا به، وخاصية هذا الإسم جمع الشمّل، فلذا واظب عليه المسافر في كلّ يوم جمعة الفا نجمع شمله.

27 وصفة البقاء معناه أن الله تعالى لا آخر له، فلا يعتريه فناء، بل البقاء ملازم له ابداً، وضد البقاء الفناء، وهو مستحيل على الله تعالى استحالة عقلية وشرعية، ودليل بقائه في العقل تُبُوت قدَمه لأنّ كلُّ ما ثبت قدَمه السّتحال عَدَمه أه.

28 سورة الفرقان:58، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَتَوكَلُ علَى الْحَيَّ أَي الدائم البقاء، ﴿الَّذِي لاَ يَمُوتُ ﴾ أي الذي له الحياة الدائمة التي لا موت معها، فإنه الحقيق بأن يتوكل عليه دون الأحياء الذين يموتون فإنهم إذا ماتوا ضاع من توكل عليهم، وقال الشاعر: ليكن بربّك عزلُك \* فيستقر ويثبت، ومتى اعتززت بمن يموت \* فإنّ عزّكَ ميت، واثبت بقائه أيضا بقوله تعالى: ﴿كُلُّ مَن عَلَيْهَا فَانِ وَيَبْقَى وَجُهُ رَبُّكَ ذِي الْجَلاَلِ وَالإِكْرَام ﴾. فهذه الآية دلت على أن الفناء مستحيل إليه.

<sup>29</sup> ومعناها أن الله تعالى لا يمكن أن يكون مشابهًا للحوادث في ذاته أو في صفاته أو في أفعاله، لأنه تعالى لو كان مشابهًا للحوادث التي أحدثها وخلقها في أي شيء لكان حادثًا مثلها ولو كان حادثًا مثلها لما ثبت قدمه، فحدوثه إذاً مستحيل، ودليلُ مُخالِفَتِهِ لِلمَخْلُوقَاتِ فِي الْعَقْلِ قُدْرَتُهُ عَلَى إِيجَادِهَا لأنّ مَن مثلها لا يقدرُ أن يوجِدَها.

30 سورة الشورى: 11، أي ولم يكن أحد مشابهًا لله تعالى في أي شيء، لا يشبه شيئا من مخلوقاته و لا يشبه به، وإنما جاء مما أطلقه الشرع على الخالق والمخلوق، فلا تشابه بينهما في المعنى الحقيقي؛ إذ صفات القديم جل وعز بخلاف صفات المخلوق؛ إذ

و أَثْبَتَ كَوْنَهُ غَنْيًا 1<sup>8</sup> بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ الْغَنِيُ ﴾. 32 وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ وَ<u>احِداً 33 بِقَوْل</u>ِهِ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾. 34

## SANKORE

صفاتهم لا تنفك عن الأغراض والأعراض، وهو تعالى منزه عن ذلك؛ بل لم يزل بأسمائه وبصفاته على ما بيناه في قوله الحق: وليس كمثله شيء وقد قال بعض العلماء المحققين: التوحيد إثبات ذات غير مشبهة للذوات ولا معطلة من الصفات. وزاد الواسطي رحمه الله بيانا فقال: ليس كذاته ذات، ولا كاسمه اسم، ولا كفعله فعل، ولا كصفته صفة إلا من جهة موافقة اللفظ؛ وجلت الذات القديمة أن يكون لها صفة حديثة؛ كما استحال أن يكون للذات المحدثة صفة قديمة. وهذا كله مذهب أهل الحق والسنة والجماعة، وقيل معنى وليس كمثله شيء معنيان: أحدهما أن يكون معناه: ليس هو كشيء، وأدخل المثل في الكلام توكيدا للكلام الذا اختلف اللفظ به وبالكاف، وهما بمعنى واحد، والثاني أن يكون معناه: ليس مثل شيء، وتكون الكاف هي المدخلة في الكلام، فهذه الأية دلت على المماثلة مستحيلة إليه.

<sup>18</sup> أي استغناءه عن سواه وعدم احتياجه إلى غيره في ذاته أو صفاته أو أفعاله، لأنه لو احتاج إلى غيره لكان ناقصاً ولكان حادثاً ولكان غيره مؤثرًا فيه، وكل ذلك مستحيل في حقّه تعالى، ودليل غنائه تعالى عن الذّات في العقل وُجُودُ إِتّصافه بالقُدْرة وَالإرادة والعلم والْعلم والْحيوة لأنّ صقة الحادث لا تتصف بها، ودليل غنائه تعالى عن الفاعل في العقل ثُبُوتُ قدمه لأنّ القديم لا يَفْتقر للّي فاعل. والعلم والْحيوة الفتح: 38، أي احتياج المخلوقات إلى الله واستغناء الله تعالى عن جميع مخلوقاته، وقيل هو الغني عن خلقه وعن عبادتهم، فهذه الأية دلت على أن الإفتقار مستحيل إليه، فالغني هو الذي لا يحتاج إلى أحد في شيء وكل شيء يحتاج إليه وهذا هو الغني المطلق ولا يشارك الله فيه غيره، قال ولي الله محمد تكر رحمه الله تعالى في كتابه قراء الأحباء: فهو الذي لا يحتاج إلى شيء، شيء في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله ولا يلحقه نقص، فمن عرف إنه الغني استغنى به عن شيء، ورجع إليه بكل شيء، وكان له بالإفتقار في كلّ شيء، والتقرب بهذا الإسم تعلقا بإظهار الفاقة والفقر إليه ابدا، وخاصيته وجود العافية في كلّ شيء، فمن ذكره على مرض أو بلاء من جسده أو من غيره أذهب الله عنه وفيه سراً الغني ومضى أنه إسم الله الأعظم لمن أهل به.

33 ومعناه أن الله تعالى واحد في ذاته وواحد في صفاته وواحد في أفعاله، ودليلُ وَحْدَانِيتِهِ في العقْلِ إيجادُهُ المَخْلُوقَاتِ لأنّه لوْ كَانَ مَعه ثانِ لوقع النّمانُعُ بينهُما.

<sup>34</sup> سورة الإخلاص: 1، أي الواحد الوتر، وأصل "أحد": وحد؛ قلبت الواو همزة، فقد ثبت أن التعدد مستحيل له، فالأحد هو الفرد الذي لم يزل وحده ولم يكن معه آخر، وهو اسم بني لنفي ما يذكر معه من العدد كما قال إبن منظور، قال ولي الله محمد تكر رحمه الله في كتابه قراء الأحباء: من عرف أنه الأحد لم يبق للأكوان عنده نسبة في الوجود ولا في العدم، وفي الحكم الأكوان ثانية بإثباته ممحوة بأحد ذاته، والتقرب بهذا الإسم تعلقا أن تنسى ذكر كلّ شيء بذكره وأمورهم بأمره، ولا تعرج في كلّ حال على غيره وتخلقا أن تنفرد في عبادته وعهوديته على إشكالك وإمثالك على ما يليق بك، وخاصيته ظهور العلم وإثاره حتّى لو ذكره الفا في خلوة وطهارة ظهرت له من ذلك عجائب وغرائب بحسب قوّته وضعفه.

و أَثْبَتَ كَوْنَهُ قَادِرِ أَ<sup>35</sup> بِقَوْلهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾. <sup>36</sup> و أَثْبَتَ كَوْنَهُ مُريداً <sup>37</sup> بِقَوْلُهِ تَعَالَى: ﴿فَعَّالٌ لِّمَا يُرِيدُ ﴾. <sup>38</sup>

### SANKORE?

<sup>35</sup> أن القدرة صفة قديمة قائمة بذات اللّه تعالى فلا يقع في ملك اللّه أمر إلّا بقدرته وإلّا كان عاجزًا والعجز على اللّه محال، ودليلُ قُدرتُهُ في العقْل إيجادُهُ المخْلُوقَات لأنّ العاجز َ لا يُوجدُهَا.

36 سورة البقرة: 20، ومعناه أنه وصف نفسه بالقدرة علي كل شيء في الكائنات، وأجمعت الأمة على تسمية الله تعالى بالقدير، فهو سبحانه قدير قادر مقتدر. والقدير أبلغ في الوصف من القادر، قاله الزجاجي. وقال الهروي: والقدير والقادر بمعنى واحد، فالله جل وعز قادر مقتدر قدير على كل ممكن يقبل الوجود والعدم. فيجب على كل مكلف أن يعلم أن الله تعالى قادر، له قدرة بها فعل ويفعل ما يشاء على وفق علمه واختياره، ويجب عليه أيضا أن يعلم أن العبد قدرة يكتسب بها ما أقدره الله تعالى عليه على مجرى العادة، فهذة الأية أثبت أن العجز مستحيل إليه، فالقادر هو القدير المقتدر معناهما ذو القدرة إلا أن المقتدر أبلغ في البناء من معنى التكلف والاكتساب فإن ذلك لمقتدر به، وإن امتنع في حقه تعالى حقيقة لكنه يفيد المعنى مبالغة، قال ولي الله محمد تكر رحمه الله في كتابه قراء الأحباء: والتقرب بهذا الإسم والذي قبله تعلقا أن يكون به وله في كلّ شيء، فتشكره على أو لاك و ترفع له فيما به تو لاك باللجأ وبالإفتقار وتارة باللأستسلام وترك الإختيار وتخلقا أن تعجز عن شيء من مرادته جهد إستطاعتك وتبذل في طاعته عاية قدرتك وقد قالوا: كن في البداية كأنك قدري من شدة الجد وفي النهاية جبري من قرة الإستسلام والرضى، وخاصيته ألأول إيثار القوة بإن يذكر مائة بعد صلاة الضحى ركعتين عند ضعفة الظاهر والباطن يوجد قدرة في أموره، وإن ذكره بعد الوضوء قهر الأعداء وظفر بهم، وخاصيته الثاني وقوع التبير من مولاه، فمن قرأه عند إنتباهه من نومه عشرا دبر الله فيما يريد حتى لا يحتاج إلى تدبير فيه. بهم، وخاصيته الثاني وقوع التبير من مولاه، فمن قرأه عند إنتباهه من نومه عشرا دبر الله فيما يريد حتى لا يحتاج إلى تدبير فيه. لله تعالى صفة الإرادة واستحال عليه أن يكون مكرها، ودليل أرادته في العقل إختلاف أنواع المخقلوقات.

38 سورة هود: 107، أي لا يمتنع عليه شيء يريده، فقد وصف نفسه جل جلاله وتقدست أسماؤه بأنه مريد، هذا العالم على غاية من الحكمة والإنقان والانتظام والإحكام، وهو مع ذلك جائز وجوده وجائز عدمه، فالذي خصصه بالوجود يجب أن يكون مريدا له، ومن لم يكن مريدا لم يكن مريدا لم يكن تخصيص بعض الجائزات بأحوال وأوقات دون البعض بأولى من العكس، فهذه الأية أثبت المُكْره مستحيل إليه، وعن أبي السفر قال: دخل ناس من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم على أبي بكر رضي الله عنه يعودونه فقالوا: ألا نأتيك بطبيب؟ قال: قد رآني! قالوا: فما قال لك؟ قال: قال: إني فعال لما أريد"، فالإرادة واجبة له تعالى لأنه المقدم والمؤخر، فهو الذي يقدم الأشياء ويضعها في مواضعها في مواضعها في مواضعها وهو ضد المقدم وهو أيضا أثبت إرادته، وقال ولي الله محمد تكر رحمه الله في كتابه قراء الأحباء: من عرف أنه المقدم المؤخر لم يبق بحال من أحواله ولم ييأس مولاه في حال، والتقرب بهذان الإسمان تعلقاً أن تكون بين الخوف والرجاء ابدا ولا تيأس منه في البلاء ولا تسكن للعطاء، وتخلقاً بأن نقدم ما يرضاه وتؤخر نفسك عمن لا يرضاه، وخاصيته الأول لقوة في الحرب والنجاة فيه بذكره عند دخول المعركة، وخاصية الثاني التأخير عن كلّ قبيح فمن أكثر منه يفتح له باب التوبة والتقوى.

وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ عَالَماً <sup>90</sup> بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾. <sup>40</sup> وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ حَيِّاً <sup>41</sup> بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿هُوَ الْحَيُّ ﴾. <sup>42</sup> وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ سِمَيعًا بَصِيرًا <sup>43</sup> بقَوْله تَعَالَى: ﴿إَسْمَعُ وَاَرَى ﴾. <sup>44</sup>

41 وهي صفة قديمة تليق به تعالى، و لا تشبه حياة مخلوق، وضد الحياة الموت، وهو مستحيل على الله تعالى، لأنه تعالى لو كان ميتًا ما صح اتصافه بصفات الكمال، ودليلُ حياتِهِ في الْعقْلِ وُجُوبُ إِيْصِنَافِهِ بِالْقُدْرَةِ وَالْإِرادَةِ وَالْعِلْمِ والْبَصَرِ وَالسَّمْعِ لأنّ الميّتَ لا يَتَصَفُ بِهَا.

<sup>42</sup> سورة الغافر 65، أي الباقي الذي لا يموت، فمعناه الدائم الحياة، وكل شيء سواه فمنقطع الحياة غير دائمها، فهذه الأية أثبت أن الموت والفناء مستحيلان إليه، فهو الحي أي الدائم البقاء، قال ولي الله محمّد تكر رحمه الله تعالى في كتابه قراء الأحباء: من عرف أنه الحي الذي لا يموت توكّل عليه من غير إغتناء بمن يموت، والنقرب بهذا الإسم تعلّقا أن يكون بين يديه كالميت بيد الغاسل، لا يتحرك إلّا به أمرا وقهرا إذا ترى كلّ شيء ميت لحياته تعالى، وخاصيته ثبوت الحيوة في كلّ شيء...قال السهروردي: من قرأه ثلاث مائة الف مرّة لم يمرض أبدا.

<sup>43</sup> وأنهما صفتان من صفات الله تعالى القديمتان القائمتان بذاته تتكشف بهما جميع المسموعات والمبصرات، فسمعه تعالى ليس بأذن وصماخ وغيرهما مما تتركب منه أداة السمع عند المخلوقات ويستحيل عليه تعالى ضده وهو الصمّم، فبصره تعالى لا يشبه في شيء بصر مخلوقاته ويستحيل عليه تعالى ضده وهو العمى.

<sup>44</sup> سورة طه: 46، فمعنى قوله تعالى: ﴿أَسْمَعُ﴾ أي أسمع ما يجري بينكما وبينه، فأفهمكما ما تحاورانه به ﴿وَارَى﴾ أي أرى ما تفعلان ويفعل، لا يخفى علي من ذلك شيء، فهذا عبارة عن الإدراك الذي لا تخفى معه خافية، تبارك الله رب العالمين، فهذه الأية أثبت أن الصمم والعمى مستحيلان إليه، فمعنى أنه السميع البصير المدرك لكل مسموع والمدرك لكل مبصر، قال محمد تكر رحمه الله في كتابه قراء الأحباء: من عرف أنه السميع البصير راقبه في الحركات والسكنات حتى لا يراه حيث نهاه أو يفقده حيث أمره، قيل لبعضهم: بما يستعين العبد على حفظ بصره؟ قال: بعلمه إن نظر الله إليه، والتقرب بهذين الإسمين من جهة التّعلق بالمراقبة من كلّ قول وفعل ومن جهة التّخلّق أن يكون سميعًا لما يؤمر به بصيرا لما يطلب منه وما يقع من أمر الله فيه حتّى يكون مولاه أن

<sup>39</sup> أي عالمًا علمًا مطلقًا شاملًا كاملًا، بأنها صفة أزلية قائمة بذاته تعالى تتكشف بها المعلومات انكشافًا تامًا لم يسبقه خفاء، سواء أكانت هذه المعلومات واجبة أم مستحيلة أم ممكنة، فالله تعالى يعلم كلّ شيء على ما هو عليه في الواقع، فيستحيل في حقّه تعالى الجهل بأي شيء، ودليل علمه في العقْل إنْقَأنُ الأشْياء لأنّ الجاهل بالشّيء لا يُتْقنهُ.

<sup>40</sup> سورة البقرة: 231. أي يعلم كلّ شيء قبل وجوده وبعد وجوده وحال وجوده بدرجة واحدة. أو هو عليم بما خلق وهو خالق كل شيء، فوجب أن يكون عالما بكل شيء، فهو العالم والعليم بجميع المعلومات بعلم قديم أزلي واحد قائم بذاته، وقد وصف نفسه سبحانه بالعلم فقال: ﴿فَانِولُهُ بعلمه والملائكة يشهدون﴾، وقال: ﴿فَاعلموا أَنما أَنزل بعلم الله و وقال: ﴿فَانِقصن عليهم بعلم الله و وقال: ﴿وَما تحمل من أنثى و لا تضع إلا بعلمه و وقال: ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو الآية، فكل هذه الأيات أدلة على أن الجهل مستحيل إليه، فهو العالم المحيط علمه بجميع الأشياء ظاهرها وباطنها دقيقها وجليلها على أتم الإمكان وفعيل من أبنية المبالغة، قال ولي الله محمد تكر رحمه الله في كتابه قراء الأحباء: فهو عليم بما يرجع إلى ذاته عالم بما يخلق من علم خلقه، من عرف أنه العليم بكلّ شيء راقبه في كلّ شيء، وأكنفي بعلمه في كلّ شيء، فكان واثقا به عند كلّ شيء ومتوجها له بكلّ شيء، واليتقرب بهذا الإسم من جهة التعلق في الإكتفاء بعلمه دينًا، ومن جهة التخلق تحصيل العلم، وإفادته للمحتاجين إليه إذ كذا شانه سبحانه في عباده، وخاصيته تحصيل العلم والمعرفة، فمن لازمه عرف الله حقّ معرفته على الوجه الذي يليق به.

و أَثْبَتَ كَوْنَهُ مُتَكَلِّمًا 45 بِقَوْله تَعَالَى: ﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيماً ﴾. 46 وَأَثْبَتَ كَوْنَهُ مُتَكَلِّماً فَي الْفُعْل وَالتَّرْكِ 47 بِقَوْله تَعَالَى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾. 48

# SANKORE?

يكون له سمعا وبصرا ويدا من جهة صحبته إياه وإظهار أسراره عليه ومتوله به وله بين يديه من غير حلول ولا إتحاد، تعالى الله عما يقول الظلمون علوا كبيرا، وخاصيته الأول إجابة الدعاء، فمن قرأه يوم الخميس بعد صلاة الضحى خمسمائة مرّة كان مجاب الدعوة، وخاصية الثاني وجود التّوفيق، فمن قرأه قبل صلاة الجمعة مائة مرّة فتح الله بصيرته ووفّق لصالح القول والعمل.

45 وهو صفة قديمة قائمة بذاته تعالى ليست بحرف و لا صوت و لا تشبه كلام النّاس في شيء، مثله في ذلك مثل جميع صفات اللّه تعالى، ويستحيل عليه ضده و هو البكم.

46 سورة النساء:164، "تكليما" مصدر معناه التأكيد؛ يدل على بطلان من يقول: خلق لنفسه كلاما في شجرة فسمعه موسى، بل هو الكلام الحقيقي الذي يكون به المتكلم متكلما، ودليلُ سمعه وبصره وكلامه في العقل وجوب إتصافه تعالى بالكمال لأنه لو لم يتصف بها لَزمَ أن يتصف بأضد الدها وهي نقائص والنقص عليه تعالى محال، فهذه الأية أثبت أن البكم مستحيل إليه، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء التأويل في قوله تعالى: «نُودي يا مُوسى إنِي أنا ربُكَ»: "فقال له موسى عرفت أنه كلام الله بسماعه من جميع الجهات وجميع الأعضاء، قال البيضاوي إشارة إلى أنه تلقى من ربه كلماته تلقيا روحانيا ثم تمثل ذلك الكلام لبدنه وانتقل إلى الحس المشترك، فانتقش به من غير اختصاص بعضو وجهة"، ولذلك كان مرئي بالتغيير في لون شعره وبدنه، وفي قوله دليل أن كلام الله لا يشبه بكلام خلقه في شيء، وأثبت عليه الصلاة والسلام كون الله عز وجل متكلما بقوله كما في صحيح البخاري عن عدي إبن حاتم: ((مَا منْكُمْ مِن أَحَد إلَّا سَيُكَلِّمُهُ ربُهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تُرْجُمَانٌ وَلاَ حَجَابٌ يَحْجُبُهُ))، فظاهر الخطاب في هذا الحديث للصحابة ولكنه يلتحق بهم المؤمنون كلهم سابقهم ومقصرهم.

<sup>47</sup> ودليلُ جواز فعله وتَرْكِه في الْعَقْلِ لُزُومُ قَلْبِ الْحَقَائِقِ فِي فَرْضِ وُجُوبِهِمَا أَوْ إِسْتِحَالَتِهَمَا لأَنَّهُ لوْ وَجَبَ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنَ الْمُمْكِنَاتِ عَقْلاً أَوْ إِسْتَحَالَ عَقْلاً تغَلَبَ الْمُمْكِن وَأَجبًا أَوْ مُسْتَحيلاً فِي حَقِّهِ وَذَلكَ لاَ يَعْقَلُ.

<sup>48</sup> سورة القصص: 68، فمعنى قوله تعالى: ﴿ورَبُّكَ﴾ يا محمد ﴿يَخْلُقُ مَا يَشْآءُ﴾ أن يخلقه، فـــ"ما" في هذا الموضع جحدا يكون معنى الكلام: وربك يخلق ما يشاء أن يخلق ما يشاء أن يخلو ما يشاء أن يخلون ما يشاء أن يخلون ما يشاء، ولهذا لم يدخل العاطف، والمعني، وإن الخيرة الله تعالى في أفعاله وهو أعلم بوجوده الحكمة فيها أي ليس لأحد من خلقه أن يختار عليه، فهذه الأية أثبت أن الإكره مستحيل إليه، فإن الله مريد إذ لم يكن مُلجأ إلى ما أراده ولا مُكرها ولا مضطرًا إليه، والإرادة هي الإختيار، فال الله لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: وربك يا محمد يخلق ما يشاء أن يخلقه، ويختار للهداية والإيمان والعمل الصالح من خلقه، أو يختار للوجود والكون مما كان في العدم، وما في سابق علمه أنه خيرتهم.

### اَلنَّبَويَّاتُ<sup>49</sup>:

وَأَثْبَتَ إِرْسَالَهُ الرُّسُلُ بِقَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالاً يُوحَى إِلَيْهِمْ ﴾ 50. وَأَثْبَتَ رِسَالَةَ مُحَمَّد صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِخُصُوصِهَا بِقُولُه تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اَللَّه ﴾. 51

ولا أي معرفة ما يجب في حقّ الرسل وما يستحيل وما يجوز لهم، فقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَيَجِبُ عَلَى كُلِّ مَا أَخْبَرُواْ بِه، وَدَلِيلُ صِدْقَهِم اَلْمُعْجِزَاتُ. وَاَنَّهُم عَلَيْهِمُ اَلصَلْاَةُ وَالسَّلاَمُ أَمْنَاءُ وَدَلِيلُ الْمَانَتَهِم أَمْرُ اللَّه بِالإِقْتِدَاء بِهِم. وَاَنَّهُم عَلَيْهِمُ الصَلَّاةُ وَالسَّلاَمُ فَدْ بَلَّغُواْ جَمِيعَ مَا أُمْرُواْ بِإِبْلاَغِهِ لِلْخَلْقِ وَدَلِيلُ وَالسَّلاَمُ فَدْ بَلَغُهُم الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ هُوَ كُلُّهُ مِمَّا يَجِبُ فِي حَقِّهِم عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ هُو كُلُّهُ مِمَّا يَجِبُ فِي حَقِّهِم عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عُلَمَ مَا يَسْتَحِيلُ وَهُوَ صَدُّ ذَلِكَ الْوَاجِبِ وَهُوَ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُكَلَّفُ وَالسَّلاَمُ عُلْمَ مَا يَجِبُ فِي حَقِّهِم عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عُلْمَ مَا يَسْتَحِيلُ وَهُوَ صَدُّ ذَلِكَ الْوَاجِبِ وَهُوَ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُكَلَّفُ وَالسَّلاَمُ عُلْمَ مَا يَجِبُ فِي حَقِّهِم عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عُلْمَ مَا يَسْتَحِيلُ وَهُوَ صَدُّ ذَلِكَ الْوَاجِبِ وَهُوَ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُكَلَّفُ الْمُسَاهِمَ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَلْمَ مَا يَجِبُ فِي حَقِّهِم عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عُلْمَ مَا يَجِبُ الْمَهُمَ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ يَجُورُ فِي حَقِّهِم مَا هُوَ مِنَ الْأَعْرَاضِ الْبَشَرِيَّةَ الَّتِي لاَ تُودَى إِلَى نَقْصِ فِي مَرَاتِبِهِمُ الْعَلْقَةِ كَالْحُمَّى وَالسَّلَامُ وَالشَّرْبِ وَالشَّرْبِ وَالنَّرِابُ وَالشَّرْآءِ وَالْلَالِيلُ عَلَى ذَلِكَ الْمُشَاهَدَةُ وَالتَواتُورُ "، فجميع هذه بيّنه القرآنية كما يأتى.

<sup>50</sup> سورة يوسف: 109، فمعنى فوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا﴾ يا محمد، ﴿مِن قَبَلِكَ﴾ أي من قبل بعثك يا محمد، فهذا دليل على كل من لا سمع دعوة الإسلام ومات قبل بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم هو في مشيئة الله تعالى ولكن كل الإنسان الذين جاء بعده عليه الصلاة والسلام إذا مات على كفره مات كافرا وإن سمع دعوة الإسلام أم لا، ﴿إِلَّا رِجَالاً﴾ هذه صريحة في إستثناء الأصناف والجنس، فلا أرسل ملائكة ولا نساء ولا أطفال، ردّ لمن قال إن الله بعث الرسل من النساء، خلافا ما قال بعض التأخرين من المالكية كخليل بن إسحاق وغيره، فهذه العبارة "رجالا" هنا هي من الآيات المحكمات لا يمكن أن يؤوله بغير ظاهر معناه كما فعلنا في معنى الرجال في فصل الحائض، ﴿يُوحَى أَلَيْهِمْ﴾، آياتنا بالدعاء إلى طاعتنا وإفراد العبادة لنا.

أنسورة الفتح: 29، ففيها الإقرار برسالته صلى الله عليه وسلم، ويلزم منها تصديقه في كل ما جاء به، ومن أسرار هذه الآية أن فيها الإثنتي عشر حروف ويندرج في لفظه الإثنتي عشرة أصول العقيدة بعد التوحيد: الأولى وجوب صدق الرسل إشارة بالميم، والذاني أمانتهم إشارة بالحاء والثالث فطائتهم إشارة بالميم، والرابع تبليغهم لما أمروا بتبليغه للخلق إشارة بالدال، فأثبت في إسمه محمد، ما واجب في حق الرسل أي الصدق والأمانة والفطانة والتبليغ، ويندرج في لفظه أيضاً أضداد استحالة لهذه الأربعاء: الخامس الكنب إشارة بالراء والسادس الخيانة إشارة بالسين والسابع الغفلة إشارة بالواو والثامن الكتمان عليهم إشارة باللام. فأثبت في خبره 'رسول' ما مستحيل لللرسل في حقهم أي الكذب والخيانة والغفلة والكتمان، ويندرج فيه أيضا بعد هذه الثمانية التاسع جواز جميع الأعراض البشرية التي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم العلية إشارة بالألف، والعاشرة وجوب إيمان بالملائكة إشارة باللام والحادي عاشر وجوب إيمان بالملائكة إشارة باللام والحادي عاشر وجوب إيمان بالكتب السماوية إشارة باللام الثاني والثاني عشر وجوب إيمان بهول يوم الأخرة إشارة بالهاء، فأبنت مندرج في خصمة عشر الحروف بإشارة القول: "صلى الله عليه وسلم"، التي هي [1] الموت بالأجل [2] وسؤال القبر [3] وحذاب ونعيم القبر [4] وبعث الأموات [5] والحشر [6] ووزن الأعمال [7] والحساب [8] وإيتاء الكتب [9] والشفاعة [10] والصراط [11] والنار [21] ودوام النار مع أهله إلا ما شاء الله [13] والجنة [41] ودوام الجنة مع أهلها [51] ورؤية المؤمنين شوالصراط [11] والذار إلى المكلف أن يعتقد بها كما سيبينها الشيخ رحمة الله عليه، ففي اللفظ: "محمد رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم خمسة وثلاثين مرة بعد صلاة الجمعة عليه وسلم خمسة وثلاثين مرة بعد صلاة الجمعة نكر في قرى الأحباء: "وذكر بعضهم أنه من كتب "محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم خصمة وثلاثين مرة بعد صلاة الجمعة نكر في قرى الأحباء: "وذكر بعضهم أنه من كتب "محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم خصمة وثلاثين مرة بعد صلاة الجمعة

وَأَثْبَتَ كُونَهُ أَخْرَ الْأَنْبِيَآءِ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَخَاتِمَ النَّبِيئِينَ﴾. 52 وَأَثْبَتَ صِدْقُ الرُسُلِ 53 بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَصَدَّقَ الْمُرْسَلُونَ﴾. 54 وَأَثْبَتَ صِدْقُ الْمُرْسَلُونَ﴾. 54 وَأَثْبَتَ أَمَاتَتَهُمْ 55 بِقَوْلِهِ تَعَالَى في حِكَايَةٍ قَوْلِهِمْ: ﴿إِنِّى لَكُمْ رَسُولٌ آمِينٌ ﴾. 56

وحملها معه، رزقه الله قوة على الطاعة ومعونة على البركة وكفاه همزات الشياطين، وإن من استدام النظر إلى تلك البطاقة وهو يتخيل إسم النبي صلى الله عليه وسلم "أحمد" ويدوم النظر إليها كل يوم عند طلوع الشمس وهو يصلى على النبي صلى الله عليه وسلم، يسر الله عليه في يومه ذلك أسباب السعادة، وذلك بحسب النية وصفاء الباطن، ومن كتبه ومحاه وسقاه لمن يشتكى حمى مطبقة نفعه ذلك، وكذلك يخفف ألم السم للملوك وغيرها من العقارب والحياة وغير ذلك".

52 سورة الأحزاب: 40، أي آخرهم الذي ختمهم أو به ختموا وعيسى عليه السلام إن نزل بعده كان على دينه مع أن المراد أنه آخر من نبيّ، أو معناه هو الذي ختم النبوة فطبع عليها، فلا تفتح لأحد بعده إلى قيام الساعة، فهذا الدليل على لا يكون النبي و لا الرسول بعد محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم، فالنبي هو الذكر الذي أصطفائه الله تعالى و يوحى إليه، فتارة بعثه إلى أسرة وتارة إلى قرية وتارة إلى مدينة وتارة إلى قوم، وتارة لا بعث إلى أحد، فأما الرسول هو النبي الذي يوحى الله عليه بالرسالة أو الكتاب ليبليغه إلى الناس، هذه الرسالة إشتملة على إخبار من الغيب والوعد والوعيد والأحكام والأوامر التي فريضة على الناس أن يؤمنون ويعملون بها، فلذلك كل الرسل نبي و لا كل النبي رسول، فإذا قال الله تعالى في محمد: ﴿وخاتم النبيئين﴾ معناه هو خاتم المرسلين ايضا، فهذا رد على الزنادقة الذين يزعمون بجهلهم وضلالهم قد كان أو سيكون الرسول بعد النبي محمد صلى الله عليه وسلم، قال الشيخ عثمان بن فودي في الفتح البصائر: "فروى في الصحيح قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى حذيفة رضي الله عنه: ((قد انقطع النبوة والرسالة، فلا يكون نبي بعدى و لا رسول بعدى)).

53 أي يجب الإعتقاد بصدق الرسل عليهم الصلاة والسلام، وبأنهم يستحيل عليهم الكذب استحالة عقلية وشرعية، ودليلُ صدِقهم في العَقْل تَصديقُهُ تعالى بالمُعْجزَات.

<sup>54</sup> سورة يس: 52، أي ثبت صدقهم فيما يبلغونه عنه تعالى، ودلت الأية على استحالة كذبهم في ذلك. أو معناه صدق المرسلون في كل ما جاء بهم من ربهم كموت بالأجل وسؤال القبر وعذاب القبر ونعيمه وبعث الأموات يوم القيامة وحشر الناس في مكان واحد في ذلك اليوم وايتاء الكتب ووزن الأعمال والحساب وحوض النبي صلّى الله عليه وسلّم وشفاعته وصراط الجهنم والنار وخلود النار مع أهله إلّا من شاء الله تعالى والجنة وخلود الجنة مع أهلها ورؤية المؤمنين له تعالى في الأخرة وغير ذلك من أمور الغيبات وأشراط الساعة.

55 يجب للرسل عليهم الصلاة والسلام الأمانة، وهي العصمة بنسب حقهم، ومعناها حفظ ظواهرهم وبواطنهم من التلبس بمعصية، ويستحيل عليهم ضدها وهي الخيانة، ودليلُ امانتهم في العقلِ أَمْرُ اللهِ تعالى بِالإِقْتدَاء بِهِم في أَقُوالهِمْ وَأَفْعَالِهِمْ، ويضف للصدق والأمانة بعض أهل العقيدة الفطانة كما قال في جوهر التوحيد: "وواجب في حقهم الأمانة \* وصدقهم وضف له الفطانة"، فالفطانة هي التفطن والتيقظ لإلزام الخصوم وإبطال دعاويهم ودحض حججهم، فمستحيل لهم أن يكون مغفلاً.

<sup>56</sup> سورة الشعراء: 107. أي على وحيه إليّ، برسالته إباي إليكم بطاعته والانتهاء إلى ما يأمركم وينهاكم، ففي هذه الأية دليل أن الخيانة مستحيل إليهم، أو معناه صادق فيما أبلغكم عن الله تعالى. وقيل: "أمين" فيما بينكم؛ فإنهم كانوا عرفوا أمانته وصدِقه من قبل بعث بالنبوة كمحمد صلى الله عليه وسلم في قريش.

وَأَثْبَتَ تَبِلِيغَهُمُ الرِّسَالَةَ 5<sup>7</sup> بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالاَتِ اللَّهِ ﴾. <sup>58</sup> وَأَثْبَتَ كُونَهُمْ بِتَرَوَّجُونَ <sup>59</sup> بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمُ أَزْوَاجاً وَذُرِّيَّةً ﴾. <sup>60</sup> وَأَثْبَتَ كُونَهُمْ يَتَزَوَّجُونَ أَعْمَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ بِقَوْلِهِ: ﴿ يَأَكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ بِقَوْلِهِ: ﴿ يَأَكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ بِقَوْلِهِ: ﴿ يَأَكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّعْمَامُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي الللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي اللللْعُلِي اللْعُلِمُ اللَّذِي الللْمُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّذُا اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّلْمُ اللَّذِي الللْعُلِمُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي الللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الللْعُلِمُ اللْ

<sup>59</sup> ودليلُ جَوازِ في حقّ الرّسلِ الأَعْرَاضُ البَشَرِيَّةُ كالزواج وغير ذلك في العَقْلِ وُقُوعُهَا، فمعناه أن جواز لأنبياء والرسل كل الوصف البشرية الذي لا يعود إلى نقص في مراتبهم العلية، كالأكل والشرب والسياحة والمرض والزواج والشراء والبيع، وهذا رد على اليهود والنصارى في نسبتهم الذنوب والعيوب إلى الأنبياء والمرسلين، فيزعمون في ضلالتهم أن بعضهم زنى وبعضهم سكر وبعضهم زنى ببناتهم وبعضهم قتل النفس بغير الحق وبعضهم خان وبعضهم عملوا المعاصية عمدا، فكل ذلك مستحيل في حق الأنبياء والرسل صلى الله عليهم وسلم.

60 سورة الرّعد: 38، أي أولاداً، وأنت يا محمد مثلهم، واستبعاد ذلك من الرّسل جهل لأنه إنما أرسل للتّابيغ فلازم يكونون مثلهم أدعى إلى المتابعة. قيل: إن اليهود عابوا على النبي صلى الله عليه وسلم الأزواج، وعيرته بذلك وقالوا: ما نرى لهذا الرجل همة إلا النساء والنكاح، ولو كان نبيا لشغله أم النبوة عن النساء؛ فأنزل الله هذه والآية، وذكرهم أمر داود وسليمان فقال: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرِّيَّةً﴾" أي جعلناهم بشرا يقصدون ما أحل الله من شهوات الدنيا، وإنما التخصيص في الوحي، فالمعلوم عند اليهود والنصاري أن أتى الله داود عليه السلام مائة امرأة، وكانت لسليمان بن داود ألف امرأة، سبعمائة منهن مهرية وثلاثمائة منهن سرية كما ذكر الكلبي، فهذا أكثر مما لمحمد صلى الله عليه وسلم ولا ينقص هذا عن نبوتهما ومكانهما عند الله في شيء، فردّ الله عليهم بهذه الآية واثبت بها أن يجوز للرسل الأَعْرَاضُ البَشَريَّةُ كالزواج والذرية وغير ذلك كما يأتي، ولنبينا عليه الصلاة والسلام اثنتتي عَشْرَة النساء كما قال الزهري وهن أمهات المؤمنين، منهن أزواجه: السيدة خديجة بنت خويلد بن أسد الأسديّة أم جميع أولاده إلا إبراهيم، والسيدة سودة بنت زمعة بن قيس العامريّة والسيدة عائشة بنت الصديق أبي بكر التيميّة، والسيدة أم سلمة هند بنت أبي أميّة المخزوميّة، والسيدة حفصة بنت عمر بن الخطاب العدويّة، والسيدة زينب بنت جحش بن رباب، والسيدة جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار المصطلقيّة، والسيدة أم حبيبة رملة بنت أبي سفيان الأمويّة، والسيدة صفيّة بنت حيي بن أخطب بن سيعة، والسيدة ميمونة بنت الحارث بن حزن الهلاليّة والسيدة زينب بنت خزيمة بن الحارث بن عبد الله الهلاليّة، وله جارية هي أم إبراهيم مرية القبطية رضى الله تعالى عنهن أجمعين، وله عليه الصلاة والسلام سبع أولاد وهم: فاطمة الزهرى وَزَيْنَبَ وَرُفَيَّةً وَأُمٍّ كُلْثُوم وَالْقَاسِم وَعَبْد اللَّهِ وَإِبْرَاهِيمَ، فلا يبقى ذريته إلا من السيدة فاطمة سَيِّدَةُ نِسَاءِ العَالَمِيْنَ فِي زَمَانِهَا، البَضْعَةُ النَّبُويَّةُ، وَالجهَةُ المُصْطَّفُويَّةُ زوجة ليث بني الهاشم ونمر الله الإمَامُ عَلَيُّ بنُ أَبِي طَالب رضي الله تعالى عنهما، وأو لادهما: الأمام الحسن والإمام الحسين وَمُحْسناً، وَأُمَّ كُلْثُوْم، وَزَيْنَبَ رضي الله تعالى عنهم وعن ذريتهم إلى يوم الدين. <sup>61</sup> سورة الفرقان: 7، دخول الأسواق مباح للتجارة وطلب المعاش. وكان عليه السلام يدخلها لحاجته، ولتذكرة الخلق بأمر الله ودعوته، ويعرض نفسه فيها على القبائل، لعل يدعاهم إلى الحق، وفي هذه الأية وما في الأيات قبلها يدلُ على إنّ الجائز في حقّ الرّسل عليهم الصّلاة والسّلام كلّ الأعراض البشرية الّتي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم ومكانتهم. فيجوز عليهم الأكل والشّرب

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> أي يجب للرسل التبليغ ما يوحى إليهم من ربهم، ويستحيل عليهم ضده وهو كتمان شيء مما أمروا بتبليغه، ودليلُ تَبْلِيغِهِمْ مَا أَمَرَهُمُ اللهُ تعالى للْخَلْق في الْعَقْل أَمانَتُهُمْ.

<sup>58</sup> سورة الأحزاب: 39، أي الذي يبلغون رسالات الله إلى من أرسلوا إليه، ويخافون الله في تركهم تبليغ ذلك إياهم، ولا يخافون أحدا إلا الله، فإنهم إياه يرهبون أن قصروا عن تبليغهم رسالة الله إلى من أرسلوا إليه. هذه الأية دالت على إن الكتمان مستحيل اليهم.

#### اَلسَّمْعِيَّاتُ: 62

و أَثْبَتَ <u>ٱلْمَلآئكَةَ</u> 63 بِقَوْله: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ و َالأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلآئِكَةَ رُسُلاً اَوْلِيَ أَجْنِحَةٍ ﴾. 64 و أَثْبَتَ كَوْنَ <u>الْمَوْتِ بِالْأَجَلِ</u> 65 بِقَوْلِهِ: ﴿فَإِذَا جَآءَ اَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأَخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقُدْمُونَ ﴾. 66

والاتصال الجنسي كما يجوز أن يرضوا ويفرحوا ويغضبوا ويستحيوا ويخافوا، ويجوز عليهم أيضاً أن يمرضوا بالأمراض الّتي لا تعجزهم عن أداؤ رسالتهم، فقد يشهد بكل هذه الأعراض البشرية الذين يحضرونهم، والذين لا يحضرونهم يبالغون هذه الخبر بالمتواتر.

<sup>62</sup> أصله من السمع وهو ما سمع من الرّسل في أمور الآخرة كالموت وما بعده، فقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "ويَجِبُ عَلَى كُلِّ مُكَلَّف أَيْضًا أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ جَمِيعَ مَا جَآءَ بِهِ الرُّسُلُ حَقٌ وَمَآ أَخْبَرُواْ بِهِ صِدْقٌ وَأَنَّ مُحَمَّدًا صَلَّى اَللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْرُ الْمَلائِكَة وَأَنَّ مُحَمِّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْرُ الْمَلائِكَة وَأَلْيَوْمِ الأَخْرِ وَالْمَوْتِ بَالأَجَلِ وَسُؤَال الشينَ وَأَنَّ جَمِيعَ مَآ جَآءَ بِهِ حَقٌ وَمَآ أَخْبَرَ بِهِ صِدْقٌ مِنَ الْكُتُب السَّمَاوِيَّة وَوُجُود الْمَلائِكَة وَالْيَوْمِ الأَخْرِ وَالْمَوْتِ بَالأَجَل وَسُؤَال مُنْكَر وَنَكِيرٍ فِي الْقَبْرِ وَعَذَابِ الْقَبْرِ وَنَعِيمِه وَبَعْثُ الأَمْوَاتِ وَحَشْرِهِم فِي مَكَانِ وَاحد يَوْمَ الْقِيَامَة وَالْحسَابِ وَإِيتَاءِ الْكُتُبُ وَوَزِنِ مَنْكَلُ وَاللَّهُ عَلَى وَغَيْرِ ذَلِكَ مَمَّا هُوَ مُفَصَّلً فِي الْكِتَابُ وَالدَّلِيلُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ لَهُ تَعَالَى وَغَيْرٍ ذَلِكَ مَمَّا هُوَ مُفَصَّلً فِي الْكِتَابُ وَالدَّلِيلُ عَلَى الشَّهُ وَالْإِجْمَاعُ".

63 يجب على كلّ مكلف الإيمان بالملائكة، أي أن يعتقد أنّ جميع ما في علم الله من الملائكة حقّ ثابت، بأنهم موجودون ومكرمون، وأنهم أجسام لطائف روحانيّة، خلقوا من نور، لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يأمرون، وقادرون على التشكل بالأشكال الحسنة المختلفة، وهم لا يوصفون بذكورة ولا بأنوثة، وهم لا يتزوجون، ولا يأكلون ولا يشربون، ولا ينامون، وهم أنواع كثيرة: فمنهم حملة العرش (كدَدُويَائِيلُ ورَدَثْقِيَائِيلُ وصَطْفَيَائِيلُ وعَطْمَيَائِيلُ وعَطْمَيَائِيلُ وسَمَكَيَائِيلُ وسَمَكيَائِيلُ ورَنْجَيَائِيلُ)، ومنهم رسل الوحي (كجبريل)، ومنهم الكتبة (كرقيب وعتيد)، ومنهم الموكلون بالأرزاق والأمطار والبحار (كميكائيل)، ومنهم الموكلون بالجنة (كرضوان)، ومنهم الموكلون بالنّار (كمالك)، ومنهم الموكلون باللوح المحفوظ والنفخ في الصور (كإسرافيل)، ومنهم الموكلون بالحفظة (كملائكة النهار والليل)، ومنهم الموكلون بالصور الأوراق والقرطاس (كمينطاطروس وحزبه ككيب كتج)، ومنهم الموكلون بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهم من الملائكة المكارمين ﴿ومَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إلّا هُوَ﴾.

69 سورة فاطر: 1، فمعنى فوله تعالى: والْحَمَدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّماوَات وَالأَرْضِ وَالفاطر الخالق، والفطر: الابتداء والاختراع. قال ابن عباس: كنت لا أدري ما "فاطر السموات والأرض" حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بر، فقال أحدهما: أنا فطرتها، أي أنا ابتدأتها. والفطر. حلب الناقة بالسبابة والإبهام. والمراد بذكر السموات والأرض العالم كله، ونبه بهذا على أن من قدر على الابتداء قادر على الإعادة، وجاعل الملائكة رسُلاً الرسل منهم جبريل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت، صلى الله عليهم أجمعين، وأولي أجندة أي أصحاب أجنحة، قال قتادة: بعضهم له جناحان، وبعضهم ثلاثة، وبعضهم أربعة؛ ينزلون بهما من السماء إلى الأرض، ويعرجون من الأرض إلى السماء، وهي مسيرة كذا في وقت واحد، أي جعلهم رسلا، قال يحيى بن سلام: إلى الأنبياء، وقال السدي: إلى العباد برحمة أو نقمة، قوله تعالى: (يزيد في الخلق ما يشاء)، أي في خلق الملائكة، في قول أكثر المفسرين؛ ذكره المهدوي. وقال الحسن: "يزيد في الخلق" أي في أجنحة الملائكة ما يشاء،.

65 يجب الإيمان بأن الإنسان وسائر الحيوانات، والجن والملائكة لا يموت أحد منهم حتى يتم أجله الّذي قدره اللّه له، سواء مات حتف أنفه، أم مات مقتولاً بأي سبب من الأسباب.

وَأَثْبَتَ <u>تَثْبِيتَ اَلْمُؤُمنِينَ عِنْدَ سُؤَالِ الْقَبْرِ</u><sup>67</sup> بِقَوْلِهِ: ﴿ يُثَبِّتُ اَللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُواْ بِالْقَوْلِ اِلثَّابِتِ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَالْآخرَة ﴾. 68

وَأَثْبَتَ <u>عَذَابَ اَلْقَبْرِ</u>69 بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ المَوْتِ وَالمَلآئِكَةُ بِاسِطُواْ أَيْدِيَهُمْ أَخْرِجُواْ أَنْفُسَكُمُ اَلْيُوْمَ تُجْزَوُنَ عَذَابَ اَلْهُونَ﴾. 70

وَأَثْبَتَ نَعِيمَهُ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةٌ نَعِيمٍ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةٌ نَعِيمٍ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ﴾. 71

66 سورة الأعراف: 34، فمعنى فوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَآءَ اَجَلُهُمْ ﴾ أي الوقت المعلوم عند الله عز وجل، ﴿لاّ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً ﴾ أي عنه ساعة ولا أقل من ساعة؛ إلا أن الساعة خصت بالذكر لأنها أقل أسماء الأوقات، وهي ظرف زمان، ﴿ولا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾، فدل بهذا على أن المقتول إنما يقتل بأجله، وأجل الموت هو وقت الموت؛ كما أن أجل الدين هو وقت حلوله، وكل شيء وقت به شيء فهو أجل له، وأجل الإنسان هو الوقت الذي يعلم الله أنه يموت الحي فيه لا محالة، وهو وقت لا يجوز تأخير موته عنه، لا من حيث إنه ليس مقدورا تأخيره.

<sup>67</sup> يجب الإيمان بأن أول ما ينزل بالميت بعد موته سؤال الملكين في القبر، بأن يرد الله عليه روحه وسمعه وبصره ثم يسأله الملكان عن ربّه ودينه ونبيّه، فإمّا أن ينعم أو يعذب حسب حسن إجابته أو سوئها.

68 سورة إبرهيم: 27، فمعنى فوله تعالى: ﴿يُثَبَّتُ اللَّهُ الَّذِينَ أَمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَوةِ الدُّنْيَا﴾ أي في القبر؛ لأن الموتى في الدنيا إلى أن يبعثوا، ﴿والآخرةِ﴾، أي عند الحساب، وحكاه الماوردي عن البراء قال: المراد بالحياة الدنيا المساءلة في القبر، وبالآخرة المساءلة في القيامة.

<sup>69</sup> يجب الإيمان بعذاب القبر ونعيمه للمقبورين وإن كان قبورهم الأرض أو لم يقبر ولو غرق أو صلب أو حرق ثم ذرته الرياح، وتفتت الأعضاء لا يمنع من وجود العذاب أو النعيم، كما قال الشيخ إبراهيم الباجوري في شرحه لحوهرة التوحيد، وأنفق علماء السنة أن المنعم والمعذّب جسدا وروحا جميعًا، وأن عذاب القبر للكافر والمنافق دائم ديمومة البرزخ، وينقطع عن المؤمن العاصي إن خفت جرائمه كما يرفع بالدعاء لهم أو الصدقة أو غير ذلك، وكما أن العذاب لا يختص بالقبر فكذلك النعيم فهو يشمل كل ميت قدر له، قبر أو لم يقبر، ولا يختص بالمؤمنين من هذه الأمة، ولا بالمكلفين، ومن النعيم توسيع القبر، وفتح طاقة فيه من الجنة، وامتلاؤها بالريحان وجعله روضة من رياض الجنة وتنويره حتى يغدو كالقمر ليلة البدر، فلذلك أنه المستحاب لزيارة قبور الأولياء والعلماء العاملين ليتبرك من بركاتهم.

<sup>70</sup> سورة الأنعام 93، فمعنى فوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ المَوْتَ ﴾ وغمرات الموت شدائده، ﴿وَالمَلَائِكَةُ بِاسطُواْ أَيْدِيَهُمْ ﴾ قيل: بالعذاب ومطارق الحديد؛ عن الحسن والضحاك. وقيل: لقبض أرواحهم، ومعنى البسط الضرب، يضربون وجوههم وأدبارهم، ﴿أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ﴾ أي خلصوها من العذاب إن أمكنكم، وهو توبيخ. وقيل: أخرجوها كرها؛ لأن روح المؤمن تنشط للخروج للقاء ربه، وروح الكافر تنتزع انتزاعا شديدا، ﴿اللَّيُومْ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱللَّهُونَ ﴾، والهون والهوان سواء.

<sup>71</sup> سورة الواقعة 88، فمعنى فوله تعالى: ﴿فَأُمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ﴾ وهم السابقون، ﴿فَرَوْحُ ﴾ ومعناه عند ابن عباس وغيره: فراحة من الدنيا. قال الحسن: الروح الرحمة. الضحاك: الروح الاستراحة. القتبي: المعنى له في طيب نسيم. وقال أبو العباس بن عطاء: الروح النظر إلى وجه الله، ﴿وَرَيْحَانُ ﴾ والريحان الاستماع لكلامه ووحيه، ﴿وَجَنَّةٌ نَعِيمٍ ﴾ هذا عند الموت والجنة مخبوءة له إلى أن يبعث، ﴿وَأُمَّاۤ إِن كَانَ ﴾ أي وإن كان الميت، ﴿مَنَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ فَسَلاَمٌ لَّكَ مِنَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾، أي لست ترى منهم إلا ما

و أَثْبَتَ الْبَعْثَ <sup>77</sup> بِقَوْله: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ أَتِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا و أَنَّ اَللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ <sup>73</sup>. و أَثْبَتَ الْحَشْرَ <sup>74</sup> بِقَوْله تَعَالَى: ﴿وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمُ أَحَداً ﴾ <sup>75</sup>. و أَثْبَتَ إِيت**اَءَ الْكُتُبِ** <sup>76</sup> بِقَوْله تَعَالَى: ﴿فَأَمَّا مَن أُوتِي كَتَابَهُ بِيَمِينِه ﴾ <sup>77</sup> فِي حَقِّ الْمُؤمنِينَ. وبِقَوْله: ﴿وَأُمَّا مَن أُوتِي كَتَابَهُ بِيَمِينِه ﴾ <sup>77</sup> في حَقِّ الْمُؤمنِينَ. وبَقَوْله: ﴿وَأُمَّا مَن أُوتِي كَتَابَهُ بِيَمِينِه ﴾ <sup>77</sup> في حَقِّ الْمُؤمنِينَ.

وَأَثْبَتَ وَزُنْ الْأَعْمَالِ 79 بِقَوْلِهِ: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَ ازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾. 80

تحب من السلامة فلا تهتم لهم، فإنهم يسلمون من عذاب الله، وقيل: معناه سلمت أيها العبد مما تكره فإنك من أصحاب اليمين، فحذف إنك. وقيل: إنه يحيا بالسلام إكراما، فعلى هذا في محل السلام ثلاثة أقاويل: أحدها عند قبض روحه في الدنيا يسلم عليه ملك الموت، قاله الضحاك. وقال ابن مسعود: إذا جاء ملك الموت ليقبض روح المؤمن قال: ربك يقرئك السلام. الثاني عند مساءلته في القبر يسلم عليه منكر ونكير. الثالث عند بعثه في القيامة تسلم عليه الملائكة قبل وصوله إليها.

<sup>72</sup> وهو إحياء الله تعالى الموتى وإخراجهم من قبورهم وغيرها بعد جمع الأجزاء الأصلية ليلقي كلّ منهم جزاءه الّذي قدر له من نعيم أو عذاب.

73 سورة الحج 7، فمعنى فوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ أَتَيَةٌ لَا رَيْبَ فِيها ﴿ يعني أَن اللَّه تعالى يخلق، في هذا الوجود الحادث، ساعة، تتزلزل فيها الأكوانُ، وتُطوى فيها السماواتُ، ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ﴾ وأن اللَّه تعالى يبعث أجساد الموتى، من قبورهم، ومن أجواف السباع، وحواصل الطيور، ثم يَحشرهم إليه، في يوم، كان مقداره خمسين ألف سنة، مما تعدون، لأنه قدرته إلى كلّ الأشياء على السوّاء فلما دلت المشاهدة على قدرته على إحياء بعض الأموات لزم اقتداره على إحياء كلّها لتمييز الطّائع والعاصي والمحق والمبطل.

74 وهو سوق النّاس إلى مكان الحساب الّذي يجتمع فيه الخلائق، وفيه يحاسبون وتوزن أعمالهم، ويعرف كلٌّ مصيره.

<sup>75</sup> سورة الكهف 47، فمعنى فوله تعالى: ﴿وَحَشَرْنَهُمْ ﴾ أي المؤمنين والكافرين جمعناهم إلى الموقف، ﴿ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمُ أَحَداً ﴾، وروى البخاري عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((يجمع الله الأولين والآخرين في صعيد واحد صفوفًا يسمعهم الدّاعي وينقذهم البصر)).

<sup>76</sup> وهي الكتب الّتي كتبت فيها الملائكة ما فعله العباد في الدّنيا من اعتقادات وأقوال وأفعال. لا يأخذها الأنبياء والملائكة ومن يدخلون الجنّة بغير حساب لأنهم لا يحاسبون.

<sup>77</sup> سورة الآنشقاق 7، فمعنى فوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَن أُوتِىَ كِتَابَهُ ﴾ أي من أعطي كتاب أعماله، ﴿ بِيَمِينِهِ ﴾، إعطاء الكتاب باليمين دليل على النجاة، وقال ابن عباس: أول من يعطى كتابه بيمينه من هذه الأمة عمر بن الخطاب، وله شعاع كشعاع الشمس. قيل له: فأين أبو بكر؟ فقال هيهات هيهات! زفته الملائكة إلى الجنة. ذكره الثعلبي.

<sup>78</sup> سورة الحاقة 25، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَأُمَّا مَن أُوتِي كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ﴾ أي من أعطي يومئذ كتاب أعماله في شماله.

<sup>79</sup> أي أنه يوزن عمل كلّ مّن يحاسب حتى مّن لا حسنة له ليزداد خزيًا على رؤوس الأشهاد وبالوزن يظهر العدل في العذاب والعفو عن الآثام، وقيل إن حقيقته لا يعلمها إلّا اللّه تعالى، والمراد بالوزن وزن أعمال العباد بالميزان. قال ابن عمر: توزن صحائف أعمال العباد. وقيل: الميزان الكتاب الذي فيه أعمال الخلق. وقال مجاهد: الميزان الحسنات والسيئات بأعيانها. وعنه أيضا والضحاك والأعمش: الوزن والميزان بمعنى العدل والقضاء.

وَأَثْبَتَ <u>الْصِرِّ الطَّلَّ</u> بِقَوْلِهِ: ﴿فَأَهْدُوهُمُ إِلَى صِرِ الطَّ الْجَحِيمِ﴾. 82 وَأَثْبَتَ <u>اَلْنَّارَ 8</u>3 بِقَوْلَهِ: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَاراً ﴾. 84 وَأَثْبَتَ <u>اَلْنَّارَ 8</u>3 بِقَوْلُهِ: ﴿إِنَّا أَعْطَينَاكَ اَلْكَوْثَرَ ﴾. 86 وَأَثْبَتَ <u>اَلْكُوثَرُ مَ</u> 86.

8 سورة الأنبياء: 47، فمعنى فوله تعالى: ﴿ونَضعَ الْمُوَازِينَ﴾ أي العدل، فمعنى الكلام: والوزن يوم نسأل الذين أرسل إليهم والمرسلين، الحق، ﴿ الْقِسْطَ ﴾ أي وجعل القسط وهو موحد من نعت الموازين وهو جمع لأنه في مذهب عدل ورضا ونظر، أو معناه القسط بينهم بالحق في الأعمال الحسنات والسيئات، فمن أحاطت حسناته بسيئاته ثقلت موازينه، يقول: أذهبت حسناته سيئاته، ومن أحاطت سيئاته بحسناته فقد خفت موازينه وأمه هاوية، يقول: أذهبت سيئاته حسناته، ﴿ لِيَوْمُ الْقِيَامَةُ ﴾، أي لأهل يوم القيامة، وروى الديلمي عن سمرة بن فاتك الأسدي عن رسول الله عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((الموازين بيد الله يرفع أقواما ويضع أقواما، وقلب ابن آدم بين أصبعين من أصابع الرحمن، إن شاء أزاغه و إن شاء أقامه)) وقال الله تعالى: ﴿وَالْوزْنُ يَوْمَئِذِ الله لِحَمْ وَلِنَ لله حسنات حمل عليه من سيئات صاحبه ! فيرجع الرجل عليه السلام قال: يا جبريل زن بينهم، فرد على المظلوم، وإن لم يكن له حسنات حمل عليه من سيئات صاحبه ! فيرجع الرجل عليه مثل الجبال، فذلك قوله: ﴿والوزن يومئذ الحق﴾.

<sup>81</sup> وهو جسر ممدود على ظهر جهنم يمر عليه الأولون والآخرون كلّ بحسب عمله، فمنهم من يمر كلمح البصر، ومنهم من يمر كالبرق، ومنهم من يمر كالبرق، ومنهم كرحف، ومهنم يستاقطون في النّار. وعلى جوانب الصراط كلاليب لا يعلم عددها إلا الله تخطف بعض الخلائق.

82 سورة الصافات: 23، معناه فاسلكوهم إليها، وقيل: إن الجحيم الباب الرابع من أبواب النار.

83 وهي دار العذاب والعقاب أعدها الله للكافرين والعصاة، لها سبعة أبواب لكلّ باب جزء مقسوم، والعذاب فيها مختلف الأنواع والأقسام، وهي موجودة الآن باقية لا تفنى، والكفار والمنافقون فيها مخلدون. فلا يخلد في النّار من مات على التّوحيد ولو ارتكب الكبائر.

84 سورة الكهف: 29، فمعنى فوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا﴾ أي أعددنا أو جعلنا، ﴿ لِلظَّالِمِينَ﴾ أي للكافرين الجاحدين، ﴿ نَاراً﴾.

85 يجب الإيمان بأن لكل رسول حوضاً يرده الطّائعون من أمته، وأن حوض النبي صلى الله عليه وسلّم أكبرها وأعظمها، وإسمه الكوثر، ومندرج في مسئلة حوض النبي صلى الله عليه وسلم كما قال بعض العلماء مسئلة الشّفاعة، فالشفاعة هي شفاعة الرسول والأنبياء والشهداء والمؤذنين والمؤمنين، فمذهب أهل الحق أن الشفاعة حق، لمن كان من العصاة المذنبين الموحدين من أمم النبيين هم الذين تتالهم شفاعة الشافعين من الملائكة والنبيين والشهداء والصالحين. بقوله تعالى: ﴿عَسَى أَنْ بَيْعَلَّكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا﴾، وروى الترمذي عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه في قوله: "عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا" سئل عنها قال: ((هي الشفاعة))، وبقوله تعالى: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى﴾، قال ابن إسحاق: الفلج في الدنيا، والثواب في الآخرة. وقيل: الحوض والشفاعة، وقال السدي. وقيل: هي الشفاعة في جميع المؤمنين. وعن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((يشفعني الله في أمتي حتى يقول الله سبحانه لي: رضيت يا محمد؟ فأقول يا رب رضيت))، وبَقَولِه تَعَالَى: ﴿وَلاَ مَنَ يُعْفِينَ إِلّا لَمَن ارتَضَى﴾، والفاسق غير مرتضي ومن ارتضاه الله للشفاعة هم الموحدون.

<sup>86</sup> سورة الكوثر: 1، والعرب تسمي كل شيء كثير في العدد والقدر والخطر كوثرا، واختلف أهل التأويل في الكوثر الذي أعطيه النبي صلى الله عليه وسلم على ستة عشر قولا: الأول: أنه نهر في الجنة، وروى الترمذي أيضا عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((الكوثر نهر في الجنة، حافتاه من ذهب، ومجراه على الدر والياقوت، تربته أطيب من المسك، وماؤه أحلى من العسل وأبيض من الثلج))، والثاني: أنه حوض النبي صلى الله عليه وسلم في الموقف؛ قاله عطاء، فقال عليه الصّلاة والسّلام

كما في صحيح مسلم: ((أتدرون ما الكوثر؟)) قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: ((فإنه نهر وعدنيه ربّي عليه خير كثير.))، والثالث: أن الكوثر النبوة والكتاب؛ قاله عكرمة، والرابع: القرآن؛ قاله الحسن، والخامس: الإسلام؛ حكاه المغيرة، والسادس: تيسير القرآن وتخفيف الشرائع؛ قاله الحسين بن الفضل، والسابع: هو كثرة الأصحاب والأمة والأشياع؛ قاله أبو بكر بن عياش ويمان ابن رئاب، والثامن: أنه الإيثار؛ قال ابن كيسان، والتاسع: أنه رفعة الذكر. حكاه الماوردي، والعاشر: أنه نور في قلبك دلك علي، وقطعك عما سواي. وعنه، والحادي عشر الشفاعة، والثاني عشر معجزات الرب هدي بها أهل الإجابة لدعوتك حكاه الثعلبي، والثالث عشر: قال هلال بن يساف: هو لا إله إلا الله محمد رسول الله، والرابع عشر الفقه في الدين، والخامس عشر الصلوات الخمس، والسادس عشر العظيم من الأمر قاله إين إسحاق. أصح هذه الأقوال الأول والثاني؛ لأنه ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم نص في الكوثر، وأما من قال إن حوض النبي صلى الله عليه وسلم شفاعته فقال ابن عطية: والذي يظهر أن العلماء والصالحين يشفعون فيمن لم يصل إلى النار وهو بين المنزلتين، أو وصل ولكن له أعماله صالحة، وإن الأنبياء يشفعون فيمن حصل في النار من عصاة أممهم بذنوب دون قربي و لا معرفة إلا بنفس الإيمان، ثم تبقى شفاعة أرحم الراحمين في المستغرقين في الخطايا والذنوب الذين لم تعمل فيهم شفاعة الأنبياء. وأما شفاعة محمد صلى الله عليه وسلم في تعجيل الحساب فخاصة له، وقال القاضي أبو الفضل عياض: شفاعات نبينا صلى الله عليه وسلم، ومن شاء الله أن يشفع ويدخلون الجنة والرابعة فيم من موحدي أمته استوجبوا النار بذنوبهم فيشفع فيها نبينا صلى الله عليه وسلم وغيره من الأنبياء والملائكة وإخوانهم المؤمنين.

<sup>87</sup> وهي دار الثواب والنعيم المقيم التي أعدها الله للمؤمنين، فيها الحور العين، والولدان المخلدون، ولحم طير مما يشتهون، وأنهار من الماء العذب والعسل المصفى، واللبن الذي لم يتغير طعمه، والخمر التي فيها لذة للشاربين، وفيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، أهلها إخوان على سرر متقابلين، نزع الله ما في قلوبهم من غل فصاروا أحبة متمتعين، تحيتهم فيها سلام، ونعيمهم دائم في دار السلام، ولها ثمانية أبواب، وهي أنواع وأقسام ودرجات، أعلاها جنة الفردوس، لا يلقى أهلها موتاً ولا يقربهم فناء، وهي موجودة الآن في مكان يعلمه الله تعالى.

<sup>88</sup> سورة الإنسان: 12، فمعنى فوله تعالى: ﴿وَجَزَائهُمْ بِمَا صَبَرُواْ﴾ على الفقر، وقال القرطبي: على الصوم، وقال عطاء: على الجوع ثلاثة أيام وهي أيام النذر، وقيل: بصبرهم على طاعة الله، وصبرهم على معصية الله ومحارمه، وروى ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن الصبر فقال: ((الصبر أربعة: أولها الصبر عند الصدمة الأولى، والصبر على أداء الفرائض، والصبر على اجتناب محارم الله، والصبر على المصائب))، ﴿ جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾، أي أدخلهم الجنة وألبسهم الحرير، أي يسمى بحرير الدنيا وكذلك الذي في الآخرة وفيه ما شاء الله عز وجل من الفضل، وأن من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة، وإنما ألبسه من ألبسه في الدنيا عن الملابس التي حرم الله فيها.

<sup>89</sup> أجمعوا أهل السنّة على أن رؤية الله تعالى ممكنة عقلاً، واجبة نقلاً، واقعة فعلاً في الآخرة للمؤمنين دون الكافرين بلا كيف و لا انحصار، فيرى الله تعالى لا في مكان و لا في جهة و لا كيفية من مقابلة أو اتصال شعاع، أو ثبوت مسافة بين الرّائي وبين الله، فليس نعيم في الجنة أفضل من رؤية الله تعالى بالأبصار، يا ربي عدنا من الذين يتلذوا برؤية ذاتك واستجب دعوتي بجاه الشيخ عثمان بن فودى، رحمة الله تعالى عليه.

فَهَذَهِ أُصُولُ الدِّينِ إلآهِيَّتُهِا وَنَبَوِيَّاتُهِا وَسَمْعِيَّاتُهِا. قَدْ أَثْبَتَهَا اللَّهُ تَعَالَى كُلَّهَا فِي الْقُرْءَانِ الْعَظيمِ، 9 وَكُلُّ مَا لَمْ نَذْكُرْ مِنْهَا فَهُوَ مُندَرِجٌ فِيهَا 92، وَيَجِبُ عَلَى كُلِّ مُكَلَّفَ أَنْ يَّعْتَقَدَهَا كَمَا جَآءَتُ. 93

قَالَ عَبْدَ الْوَهَابِ الشَّعْرَانِيِّ فِي الدُّرَرِ الْمَنثُورَةِ فِي بَيَانِ زُبَدِ الْعُلُومِ الْمَشْهُورَةِ: "وَهَذِهِ الْأُصُولُ كُلُّهَا مَعْرُوفَةٌ مُّقَرَّرَةٌ عِنْدَ كُلِّ مُسْلِم يُخَالِطُ أَهْلَ الإِسْلاَم، ولَوْ لَمْ يَفْصَحْ هُوَ عَنِ النَّعْبِيرِ عَنِ ذَلِكَ عَلَى طَرِيقِ الْمُتَكَلِّمِينَ".

وَقَالَ فِي الْقُوَاعِدِ الْكَشْفِيَّةِ الْمُوضِحَةِ لِمَعَانِي الصِّفَاتِ الْأُلُوهِيَّةِ: 9 الْفَيَطْلُبُ مَا وَجَبَ بِالدَّلِيلِ الْعَقْلِ بَعْدَ ثُبُوتِهَا بِالدَّلِيلِ الْقَطْعِيَّ، إِنَّ ذَلِكَ لَجَهْلٌ، وَيَا لَيْتَ شَعْرِي مِن دَهْرِ يُطْلَبُ مَعْرِفَةُ اللَّه بِالدَّلِيلِ وَيُكَفِّرُ كُلَّ مَن لاَّ يَنظُرُ فِي الأَدلَّةِ! كَيْفَ كَانَ حَالُهُ قَبْلَ النَّظَرِ؟ وَفِي حَالِ النَّظَرِ هَلْ هُوَ مُسْلِمٌ أَمْ لاَ؟ وَهَلْ كَانَ يُصَلِّى ويَصُومُ أَمْ لاَ؟ وَهَلْ كَانَ يُصَلِّى ويَصُومُ أَمْ لاَ؟ وَهَلْ كَانَ ثَبَتَ عِنْدُهُ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَاحِدٌ فِي مُلْكِهِ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ أَمْ لاَ؟ فَإِن كَانَ مُعْتَقِداً لِهَذَا كُلِّه، فَهُوَ حَالَ الْعَوَآمِّ، فَلْيَتْرُكُهُمْ عَلَى مَا هُمْ عَلَيْهُ مِنَ الْإِيمَانِ عَلَى قَدْرِ مَا عِنْدَهُم فِي الْفِطْرَة، وَإِن لَّمْ يَكُنْ مُعْتَقِداً لِّهَذَا كُلِّهِ مِنْ هَذَا الْمَذْهَبِ حَيْثُ أَدَّاهُ سُوءُ النَّظَرِ إِلَى الْخُرُوجِ مِنَ الْإِيمَانِ! "<sup>95</sup> بَعْدَ نَظَرِهِ فِي أَقْوَالِ الْمُتَكَلِّمِينَ، فَنَعُوذَ بِاللَّهِ مِنْ هَذَا الْمَذْهَبِ حَيْثُ أَدًاهُ سُوءُ النَّظَرِ إِلَى الْخُرُوجِ مِنَ الْإِيمَانِ! "<sup>95</sup>

<sup>90</sup> سورة القيامة: 22-23، فمعنى فوله تعالى: ﴿وُجُوهُ يَوْمُوْدِ ﴾ يعني يوم القيامة، ﴿ نَاضِرَةُ ﴾ يقول حسنة جميلة من النعيم ؛ يقال من ذلك: نضر وجه فلان: إذا حسن من النعمة، ونضر الله وجهه: إذا حسنه كذلك، ﴿ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ أي تنظر إلى ربها نظرا. <sup>19</sup> فهذا الدليل القاطع إن الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه أسس عقيدته على الكتاب والسنة بعد وصل إلى مقام الإجتهادية والمجددية بالرغم من أن في بداية أمره من سنة 1187 إلى 1204 الهجرية (أي 1772-1790 الميلادي) أسند عقيدته إلى الأشعرية كما بان ذلك في كثير من كتبه التي صنف حينئذ، ولكن من سنة 1204 إلى 1232 الهجرية (أي 1790 – 1817 الميلادي) تجاوز الشيخ عثمان الإنتساب التقليدي إلى أي مذهب من مذاهب العقيدة فاعتمد في عقيدته على أيات من القرآن المعصوم وأحاديث صحاح من السنة، فهذا الكتاب وأيضا عمدة العلماء وسوق الأمة ومرآة الطلاب وإحياء السنة وترويح الأمة وغيرهم من الكتب التي صنف في الفترة الآخير لتجديده وإقامة الدولة الإسلامية أثبت قطعيّ أنه تجاوز التقليد لحد مذاهب العقيدة، كما هو يبين في هذا الكتاب.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> أي مندرج في هذا الكتاب في محل آخر، أو مندرج في نفس فصل في أية آخر، أو مندرج فيه من الإشارات والحقائق، فيحتمل معنى قول الشيخ بهذه العبارات أن مندرج في باب أصول الدين مسائل من فروع الظاهرة والباطنة، ومندرج في باب فروع الظاهرة سمائل من أصول الدين وفروع الباطنة، ومندرج في باب فروع الباطنة من مسائل أصول الدين وفروع الظاهرة، ومندرج في جميع الأبواب من مسائل الحقائق والأسرار والمكاشفات لمن كان أهلا له، ولا بد أن في كل الآيات والاحاديث المذكورات في هذا الكتاب المبارك مندرج منشئات الإجتهادات والإستنباط للأئمة المجتهدين، كما أبيّن في الشرح، إن شاء الله.

<sup>93</sup> فالمكلف كل بالغ وبالغة، البالغ هو الذكر الذي له مني أو شعر العانة أو شعر بالوجه أو بلغ العمر ثمانية عشر سنة، البالغة هي الأنثى التي حاضت.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> فإسم هذا الكتاب القواعد الكشفية الموضحة لمعانى الصفات الإلهية لشيخ عبد الوهاب الشعراني الذي أجاب فيها عن الأسئلة الواردة عن الملحدين في الكلام على طريقة أهل التصوف، وتمته في سنة 991 الهجرة.

<sup>95</sup> فبان من هذا الكلام أن منهج الشيخ عثمان بن فودي في عقيدته مبني على آيات القرآن وأحاديث السن، ولا على ادلة العقلية، فقال في كتابه ترويح الأمة: "اعلم إن علم التوحيد قد عظمه قوم على الخلق حتى أيسؤهم منه، وما اعظمه قدرا وما أقربه يسرا، ولقد رضى الله تعالى فيه باليسير وأدناه لعباده باليسير وأمرهم فيه بسابق الحكم والتقدير، فقال: «اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا»،

وَقَالَ أَيْضاً في الْقَوَاعِدِ الْكَشْفِيَّةِ: "اعْلَمْ يَاۤ أَخِي أَنَّ عُلَمَآءِ الْإِسْلاَمِ مَا صَنَّفُواْ كُتُبَ عِلْمِ الْكَلَامِ الْيُثْبِتُواْ في أَنفُسِهِمْ أَوْ غَيْرِهِمُ الْعَلَمُ بِاللَّهِ تَعَالَى. وَإِنَّمَا صَنَّفُوهَا إِرْدَاعاً لِلْخُصُومِ الَّذِينَ هُمُ الْفَلاَسِفَةُ وَالْمُعْتَزِلَةُ، 96 فَطَلَبُواْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ إِقَامَةَ الأَدْلَةِ الْقَطْعِيَّةِ عَلَيْهِمْ لِيَرْجِعُواْ إِلَي اعْتقَاد وُجُوبِ الإِيمَانِ لِمَا جَآءَتُ بِهِ الرُّسُلُ عَن رَبِّهِمْ لاَ غَيْرُ"، اللَّهُ عَنْهُمْ أَنَّ مَن أَرَادَ جَفْظَ عَقِيدَتِهِ مِن الزَيْعُ وَالْفَسَادِ، فَإِنَّهُ كُلَّهُ مُتَوَاتِرٌ قَطْعِيٌّ مَعْصُومٌ". 97

فالتوحيد أن لا تجعل لله شريكا وأن لا خالق و لا معبود سواه، وقد قالوا أنه بحر لا ساحل له، وصدّفوا، فهو نهر عذب تخوضه بالإقدام وإنما عظّمه كثرة تخليط الملحدين".

96 المعتزلة هم الفرقة المبتدعين الذين ظهر في سنة 96 الهجرية (أي 748 الميلادي)، تأثرون بالفلاسفية اليومانية وقدّموا الإرادي الإختياري وخلق القرآن، وعتقدوا أن مرتكب الكبيرة كافر، وأهم رجالهم واصل إبن عطاء وعمر بن عبيد وأبو الهزيل العلاف وإبراهيم بن يسار النطام وعمرو بن بحر الجاحظ وغيرهم.

97 لأن قال تعالى: ﴿مَا فرّطنا في الكتاب من شيء﴾، فلذلك قال الشيخ في كتاب الجمع أن أدلة القرآن أسهل من أدلة الكلام، فقال أيضًا في بيان رجوع الشيخ السنوسي عن التشديد على التقليد في عقائد التوحيد: "إن النظر الذي يجب على جميع المكلفين هو النظر الذي يحصل به طمانينة القلب" فقلت: معرفة الله التي تحصل من كلامه المعصوم أقوى من الأفكار لأنه تعالى لا جعل القرآن ﴿إِلَّا بُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمُنَنَّ قُلُوبُكُم به ﴾، فانحل الشيخ عثمان بن فودي اشكال العقيدة برجوعنا إلى ما قال تعالى عن نفسه في كتابه العزيز وقال الشيخ أيضا بعد الكلام: "و لا يشترط معرفة النظر على طريق المتكلمين من تحرير الأدلة وترتيبها ودفع الشبه الواردة عليها ولا القدرة على التعبير عما حصل في القلب"، وهذا لأن لا بد في تعبير المتكلمين أقوال إبهامات ومرتبات وشبهات، ولكن فيما قال الله تعالى الذي لا مرية فيه، فــــ﴿ذَلكَ الْكَتَابُ لاَ رَيْبَ فيه هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ \* الَّذينَ يُؤْمنُونَ بالْغَيْب﴾، فالقرآن العزيز قد ثبت عندنا بالتواتر أنه جاء به الرسول المعصوم وأنه جاء بما يدل على صدقه وهو هذا القرآن المعصوم، فكيف لا نأخذ عقيدتنا منه؟ وقال الشيخ أيضا في بيان رجوع: "و لا شك إن النظر على هذا الوجه غير بعيد لحصوله لمعظم هذه الأمة أو لجميعها فيما قبل أخر الزمان الذي يرفع فيه العلم"، فلا يحتاج العوام ولا الخواص مع ثبوت هذا الأصل إلى أدلة العقلية وإنظار الكلامية، إذ قد حصل الدليل القاطع الذي: ﴿ لَا رَيْبَ فيه من رَّبِّ الْعَالَمينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقُّ من ربَّكَ لتُتذرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُم مِّن نَّذير مِّن قَبْلُكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ﴾، وقال الشيخ أيضا في بيان رجوع: "و لا يشترط القدرة على ترتيبه يعني الدليل على الوجه الذي يرتبه العلماء ولا دفع الشبه الواردة عليه ولا القدرة على التعبير عنه،...لأن ذلك وظيفة العلماء الراسخين في العلم وهو فرض كفاية مَن قام به من العلماء في كل قطر أجزأ عن غيره من ذلك القطر"، فإن علم الكلام وإصطلاحه مع شرفه لا يحتاج إليه أكثر الناس و لا نفص منهم، بل شخص واحد يكفي منه في البلد مثل الطبيب أو المهندس أو الفلكي، ولكن الفقهاء العلماء بأصول الدين وفروعه ليسوا كذلك، بل الناس محتاجون إلى الكثرة من علماء الشريعة والسنة، فالحمد لله لذلك صنف الشيخ عثمان بن فودي هذا الكتاب بين يديك فعمدة هي الغنية والكفاية لنا لأن فيه كل ما يسأل الله لنا عما أوجب علينا من التكليف، وقال الشيخ الشيخ أيضا في بيان رجوع: "وليحذر المبتدء جهده أن يأخذ أصل دينه من الكتب التي حشيت بكلام الفلاسفة"، فإذا كان العبد مؤمنا بالقرآن أنه كلام الله قاطعا به فليأخذ عقيدته منه من غير تأويل و لا ميل و لا شك فذلك لأنه: ﴿لَكْتَابٌ عَزِيزٌ \* لَا يَأْتِيه الْبَاطِلُ مِن بَيْن يَدَيْه وَلَا مِنْ خَلْفه تَنزيلٌ مِّنْ حَكيم حَميد﴾" انتهى وبانتهى قوله انهيت بشرح ما قال الشيخ رحمة الله عليه في أصول الدين وبالله التوفيق، (رَبَّنَا آتنًا في الدُّنيَّا حَسَنَةً وَفي الآخرَة حَسَنَةً وَقنَا عَذَابَ النَّار).

### عِلْمُ اَلْفُرُوعِ الظَّاهِرَةِ<sup>98</sup> اَلْمَاءُ اَلطَّهُورُ:<sup>99</sup>

قَالَ نَعَالَي: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً طَهُوراً ﴾. 100

<sup>80</sup> أي علم الفقه أو علم الشريعة فهو العلم يتعلق بأحكام الظاهر الذي واجب على كل مكلف أن يتعلم وبعمل به، قال الشيخ رحمة الشعبه في عمدة العلماء: "وَأُمًّا الفُرُوعُ الظَّاهِرَةُ فَهِيَ الإِسْلاَمُ وَالْعِلْمُ المُصحَحِّحُ لِلإِسْلاَمُ وَالَّذِي هُوَ عِلْمُ الشَّرِيعَةِ"، وأصل الشريعة من: شرع أي تتاول الماء بفيه، فمعنى شريعة في كلام العرب: مَشرعه الماء منها، وبها سمي ما شرع التي يشرعها الناس فيشربون منها ويستقون، فمعناه في الدين كما قال الليث: المواضعُ التي يتحدر إلى الماء منها، وبها سمي ما شرع الله للعباده شريعة من الصوم والصلاة والحج والنكاح وغيرها من الأعمال الظاهر، وأقول إن في الفروع الظاهر عيون الحقائق فلا يظهر أسرارها إلا بإثبات الظاهر القواعد، فالفروع الظاهر القواعد، فالفروع الظاهر القواعد، فالفروع الظاهر مظهر للباطن وعلومه كما أبين لكم إن شاء الله، وفي هذا الفصل لم ذكر الشيخ رحمة الله عليه إلا أبيات الكتاب العزيز وأحاديث السنة ليبين إن منهج فقهه في أو اخر أمره أسس على الكتاب والسنة، ولكن أذكر في شرحه ما قال في صواب ويواصل صاحبه إلى الجنة وطريق إلى الله تعالى ومعرفته كما ذكرنا، فعلم الفروع الظاهر هو الفرائض عظيمة القدر حتى صواب ويواصل صاحبه إلى الجنة وطريق إلى الله تعالى ومعرفته كما ذكرنا، فعلم الفروع الظاهر هو الفرائض عظيمة القدر حتى صلى الله عليه، وروي نصف العلم. وهو أول علم ينزع من الناس وينسى. رواه الدارقطني عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((تعلموا الفرائض وعلموه الناس فإنه نصف العلم وهو أول شيء ينسى وهو أول شيء ينتزع من أمتى))، وأودعت في شرح الباب ما فسره بآيات القرآن من ضياء التأويل للأستاذ عبد الله بن فودي رحمة الله عليه، وفي أقوال الماكية.

وقاعلم إن الماء أصله طهورا الأنه سر الحياة وهو في نفسه مظهر للروح الأنه يعطي الحياة من ذاته فقال الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيَّ﴾، فالماء أصل الحياة في الأشياء، فالحياة في الأشياء في الظاهر بوجود الماء فيها وفي الباطن بوجود روح الحياة فيها، فلذلك قال العلماء أن الماء ماءان: ماء ملطف مقطر في غاية الصفاء والتخليص وهو ماء الغيث، والماء الآخر ما لم يبلغ في اللطافة هذا المبلغ وهو ماء العيون والأنهار فإنه ينبع من الأحجار ممتزجا بحسب البقعة التي ينبع بها ويجري عليها، فيختلف طعمه، فمنه عذب فرات ومنه ملح أجاج ومنه مرّ، فماء الغيث على حالة واحدة ماء نمير خالص سلسال سائغ شرابه طاهر في نفسه ومطهر لغيره، وفي الباطن الماء الطهور إشارة إلى نور المحمدية التي هي أصل كل شيء كما أشار إلى ذلك رسول الله عليه وسلم إذا قال لجابر حين سأله عن أول خلق الله تعالى فقال: ((هو نور نبيك يا جابر خلقه ثم خلق منه كل خير، وخلق بعده كل شيء))، فماء الغيث مظهر لنور المحمدية طاهر في نفسه ومطهر لغيره، فقال الشبخ محيي الدين عبد القادر الجيلاني رضي الله تعالى عنه في الصلاة الكبرى أن سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فلق صبح أنوار الوحدانية وطلعة شمس الأسرار الربانية وبحجة قمر الحقائق الصمدانية وعروس الحضرة الرحمانية ونور كل رسول وسر كل نبي وجوهر كل ولي، فمن أجل ذلك الماء الطاهر هو إشارة المهارة النور المحمدية و تطهيره وتزكيه للعباد من الأثام والبعد من الله وكل شيء سواه. الأحداث والأخباث، والطهور هو المطلق الذي لم يتغير لونه وطعمه وريحه بما يفارقه غالبًا مما ليس بقراره ولا متولد منه الأحداث والأخباث من الطقة على المطبورة فطهور اتفاقًا، وكذا بالملاصقة من غير مخالطة على المشهور، وما وجد في والمتغير بمخالطة أجنبي لا يطهر اتفاقًا لا بالمجاورة فطهور اتفاقًا، وكذا بالملاصقة من غير مخالطة على المشهور، وما وجد في والمتغير بمخالطة على المشهور، وما وجد في

وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ: ((خَلَقَ اللَّهُ الْمَاءَ طَاهِرًا 101 لاَ يَنْجِسُهُ شَيْءٌ 102 إِلَّا مَا غَيَّرَ لَوْنَهُ أَوْ طَعْمَهُ أَوْ رَيَحُهُ)) 103، رَوَاهُ إِنْنُ مَاجَةَ. 104

الفلاة منتتًا لا يدري لمَ ذلك فلا بأس به ووقوع النّجاسة في راكده سالب للطّهورية مطلقًا عند أبي حنيفة قليلاً كان الماء أو كثيرًا وعند مالك إذا غيّره والشافعي كأبي حنيفة فيما دون القلتين وكمالك إذا بلغ القلتين والجاري كالراكد. وقال أبو حنيفة لا ينجس الجاري إذا لم ير للنجاسة فيه أثر، وفي الأية إشارة إلى أن ظواهرهم لما كانت ينبغي تطهيرها بالماء فبواطنهم أولى بالتطهير من قانورات الرذائل لأنها محل الأسرار، وقال الله تعالى في سبب خلق الماء طهورا مطلقا بقوله: ﴿وأنزلنا من السّمآء مآء ليطهركم به، وقال تعالى: ﴿وينزل عليكم من السّماء ماءً ليطهّركم به ويُذْهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ ويُثِبَّتَ بِهِ الأَقْدَامَ﴾، وقال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَرْسُلَ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَته وَأَنزَلْنَا منَ السَّمَاء مَاءً طَهُوراً \* لنُحْدِيَ به بَلْدَةً مَّيْتاً﴾ وقال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاءً مُّبَارِكاً فَأَنبَتْنَا بِه جَنَّات وَحَبَّ الْحَصيد \* وَالنَّخْلَ بَاسقَات لُّهَا طَلْعٌ نَّضيدٌ \* رزْقاً لّلْعبَاد وأَحْيَيْنَا بِه بَلْدَةً مَّيْتَاً كَذَلكَ الْخُرُوجُ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنزلَ منَ السَّمَاء مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا إِنَّ في ذَلكَ لآيَةً لَّقَوْم يَسْمَعُونَ ﴾ وكذلك قال الله تعالى في سبب خلق نور المحمدية طهورا مطلقا بقوله:. ﴿لَقَدْ جَاءِكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ عَزيزٌ عَلَيْه مَا عَنتَّمْ حَريصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمنينَ رَؤُوفٌ رَّحيمٌ﴾، وقال تعالى: ﴿قَدْ أَنزلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذكْراً \* رَّسُولاً يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيات اللَّه مُبَيِّنَات لِيُخْر جَ الَّذينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَات منَ الظُّلُمَات إِلَى النُّورِ ﴾، وقال تعالى: ﴿هُو الَّذِي يُنزَلُّ عَلَى عَبْده آيَات بَيِّنَات اليُخْرجَكُم مِّنَ الظُّلُمَات إِلَى النُّور وَإِنَّ اللَّهَ بكُمْ لَرَؤُوفٌ رَّحيمٌ﴾، وقال تعالى: ﴿الــــرَ \* كتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لتُخْرجَ النَّاسَ منَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّور بإِذْن رَبِّهِمْ إِلَى صرَاط الْعَزيز الْحَمِيدِ﴾، وقال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِه وَيُزكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكتَابَ وَالْحكْمَةَ وَإِن كَانُوا من قَبْلُ لَفي ضَلَال مُّبين \* وَآخَرينَ منْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بهمْ وَهُوَ الْعَزيزُ الْحَكيمُ﴾، وقال تعالى: ﴿خُذْ منْ أَمْوَالهمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِّيهم بهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنٌ لَّهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٍ، وقال تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤمنينَ إِذْ بَعَثَ فيهمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسهمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِه وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفي ضَلَال مُّبينِ، وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّراً وَنَذيراً \* وَقُرْآنَاً فَرَقْنَاهُ لِنَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسُ عَلَى مُكْثُ وَنَزَلَّنَاهُ تَنزيلاً﴾ ، وقال تعالى: وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ الَّا كَافَّةً لَلنَّاسَ بَشيراً وَنَذيراً وَلَكَنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾، وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِين﴾، ففي كل هذه الآيات إشارة إلى العلاقة بين الماء الطهور الذي ينزله تعالى من السماء ليطهّر به الناس وبين نور المحمدية الذي ينزله تعالى ليخرج الناس من الظلمات إلى النور ويزكيهم ويعلمهم الحكمة، والله اعلم.

101 قال الشيخ رحمة الله تعالى عليه في عمدة البيان: "المآءُ يُرفَعُ الحَدَثُ وَحُكُمْ اَلْخَبِثِ بَالْمُطْلُقِ وَهُوَ مَا صَدَقَ عَلَيْهِ إِسْمُ مَآء بَلاَ قَيْد لاَ بِمُتَغَيِّر لَّوْنًا أَوْ طَعْمًا أَوْ رِيحًا بِمَا يُفَارِقُهُ عَالِبًا مِن طَاهِر أَوْ نَجَسِ وَلاَ يَضُرُ تَغَيَّرُهُ بِمُجَاوِرَة وَإِن بِدُهْنِ لاَصَقَ أَوْ بِرَائِحَة قَطْرَانِ لاَ عَلَيْهُ عَالِبًا مِن طَاهِر أَوْ نَجَسِ وَلاَ يَضُرُ تَغَيَّرُهُ بِمُجَاوِرَة وَإِن بِدُهْنِ لاَصَقَ أَوْ بِرَائِحَة قَطْرانِ وَعَامَ مُسَافِر، أَوْ بِمُتَوَلَّد مِنْهُ أَوْ بِقَرَارِهِ كَمَلْحِ"، فمعنى قوله يرفع الحدث وحكم الخبث بالماء المطلق سواء كان عذبًا أو مالحًا، فروى الطبراني عن عبد الله المدلجي أنّه أتى النّبي صلّى الله عليه وسلّم فقال يا رسول الله إنا نركب البحر ونحمل معنا القليل من الماء فإن توضأنا به عطشنا أفنتوضا به فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: ((هو الطّهور ماؤه الحلّ ميتته))، وقال الحميدي قال الشافعي: هذا الحديث نصف علم الطّهارة.

102 عند مالك لكثرته لأن كثير الماء يكون ماؤها أضعاف قلنين لا يتغير بوقوع هذه الأشياء، والماء الكثير لا ينجسه شيء ما لم يتغير، ودليله الحديث: ((إذِا بلَغ الماءُ قُلَتين لم يحمِل نَجَساً))، قال الشيخ أحمد بن نقيب المصري: "القاتان خمسمائة رطل بغدادية تقريا".

#### الْغُسلُ من الْجَنَابَة:105

103 فإذا وقعت النجاسة في ماء ولم يغلب ريحه أو لونه أو طعمه عليه حصل العلم بأن تلك النجاسة فيه قد تغيرت إلى طبيعة الماء الغالب ولم تبق نجاسة وخبيثة فينبغي الوضوء حينئذ، وصححه جماعة من الأئمة، إلا أن مقدار القاتين لم يتفق عليه، وخصص به حديث ابن عباس مرفوعا: ((الماء لا ينجسه شيء))، وهو حديث صحيح رواه الأربعة وابن خزيمة وغيرهم، قال الشيخ رحمة الله عليه في مرآة الطلاب: "قَالَ في عُمْدَة الْبِيَانِ شَرْح الأَخْضَارِي: "إِن تَغَيَّرَ لَوْنُهُ أَوْ طَعْمُهُ كَانَ نَجَسًا بالإجْمَاع، وَإِن تَغَيَّرَ ريحُهُ كَانَ نَجَسًا عَلَى الْمَعْرُوفِ مِنَ الْمَذْهَبِ، وَعَن إِيْن الْمَاجِشُونِ: "إِنَّهُ لاَ يَنْجِسُ بِتَغَيّْرِ الرِّيحِ"، وَقَالَ فِي مِفْتَاحِ السَّدَادِ شَرْحِ إِرْشَادِ السَّالِكِ: "لاَ خلاَفَ في الأَوَّلَين يَعْني اللَّوْنَ وَالطَّعْمَ"، وَقَالَ عَبْدُ الْمَالك: "لاَ عبْرَةَ بنَغَيَّر الرِّيح، وَالْمَشْهُورُ خلاَفُهُ"، قُلْتُ: مَعْنَمَدُ مَن لَمْ يَعْتَبرْ بتَغَيَّر الرِّيحِ سُقُوطُهُ فِي بَعْضِ طُرُقٍ هَذَا الْحَدِيثِ الْمُنتَقَدِّم، قَالَ الْخَرَاشِيُّ فِي شَرْحِ <u>الْمُخْتَصِر</u>ِ: عِنْدَ قَوْلِ الشيخ: "لاَ بِمُتَغَيَّرِ لَوْنَا أَوْ طَعْمًا أَوْ ريحًا "إنَّمَا قَدَّمَ الْمُولفُ اللُّونَ عَلَى الطُّعَم لقُوَّة اَلْخلاَف فيه وَإلَّا كَانَ الْوَاجِبَ تَقْديمُ الطُّعْم للإِنَّفَاق عَلَيْه، وَآخُّرَ الرِّيحَ لضُعُف الْخلاَف فيه لأَنَّ الْمَشْهُورَ الْمَذْهَبِ أَنَّهُ يَضُرُّ كَمَا صَرَّحَ به إِبْنُ عَرَفَةَ وَغَيْرُهُ، قال الشيخ علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين: "وَمَرَاتبُ الطُّهَارَة أَرْبُعٌ: الأُولَى تَطْهيرُ الظَّاهر عَن الأَحْدَاث وَالأَخْبَاث، الثَّانيَة تَطْهيرُ الْجَوَارح عَن الْجَرَائم، الثَّالِثَةُ تَطْهِيرُ الْقَلْبِ عَنِ الْأَخْلاَقِ الْمَذْمُومَةِ، الرَّابِعَةُ تَطْهِيرُ السِّرِّ عَمَّا سورَى اللَّهِ"، أقول إن لكل المرتبة له مائا أو ما يناب عنه في تطهيره، وقال أيضا بعد قليل: "فَكُلُّمَا قُمْتَ إِلَى تَطْهير الظَّاهر تَذَكَّر تَطْهيرَ الْجَوَارح عَن الإِثْم وَتَطْهيرَ الْقَلْب عَن الرَّذَائل وَتَطْهيرَ السِّرِّ عَن غَيْرِ اللَّه مَا اسْتَطَعَتَ، وَطَهَارَةُ الْحَدَثِ هُوَ الْوُصْنُوءُ وَالْغَسْلُ وَالنَّيَمُثُم"، وقال بعض أهل الله أن الطهارة خمسة أنواع: ظهارة الأعضاء من الجنابة والحدث والخبث، وطهارة الأعضاء من المعصية والبدعة، وطهارة النفس من سفساف الأخلاق ومذمومها، وطهارة العقل من دنس الأفكار والشبه، وطهارة السرّ من النظر إلى الأغيار، فكل ذلك ما حاصل إلا بالنور المحمدية في الباطن ومظهره في الظاهر وهو الماء الطهور، والله اعلم.

104 هو ابو عبد الله محمد بن يزيد المعروف بابن ماجة، الحافظ الحجة المفسر، مصنف السنن و التاريخ و النفسير، وُلد سنة 209 الهجرية، وكان حافظا ناقدا صادقا واسع العلم، مات يوم الاثنين ودفن يوم الثلاثاء لثمان بقين من رمضان سنة 273 الهجرية، فروى هذا الحديث عن أبي أمامة الباهلي، صاحبُ رسُول الله صلَّى الله علَيْه وسَلَّم وَنزيل حمْص، روَوى علْما كَثيْ راً، وفي هذه الرواية قال: أَرْسَلَني النّبيُ صلَّى الله عَلَيْه وسَلَّم إلى باهلة، فَأَنيَتُهُم، فَرحَبُوا بي، فَقُلْتُ: جنْتُ لأَنْهاكُم عَنْ هَذَا الطَّعام، وَأَنا رَسُولُ الله لتُوْمنُوا به، فَكَذَّبُونِي، ورَدُوني، فَانْطلقت وَأَنا جَائِع ظَمَانَ ، فَنمْت ، فَأُتيت في مَنامي بشربة منْ لَبَن، فَ شَربت ، فَ شَبِعت ، وَمَعَلَم مَنْ أَشِر الله عَنْ مَن الله عَنْ مَن الله عَنْ فَعَلْت أَناكُم رَجُلٌ منْ أَشْر الفكم وخياركُم، فَرَدَدْتُمُوهُ ؟ قَالَ: فَأَتُونِي بِطَعَام وَشَرَاب، فَقُلْتُ: لاَ حَاجَة لي فيْه، إنَّ الله قَدْ مُن الله عَمْني وَسَقَاني، فَنظَرُوا إلَى حَالي ؛ فَآمَنُوا، قَالَ المَدَائِنيُّ، وجَمَاعَة : تُوفِقي أَبُو أَمَامَة سَنَّ وَثَمَانِيْنَ، فهذه الرواية دليلة عند المالكية لأن مذهبهم أن الماء لا ينتجس إلا ما تغير لونه أو طعمه أو ريحه، انتهى وباتهائه انتهى الفصل في الماء الطهور، وبالله التوفيق.

105 معناه لغة: تمام غسل الجسد كله، وشريعة: يسيل الماء على الجسد كله وتباعه بالدلك بنية رفع الجنب أو ليجزئ الواجب على الترتيب والعدد المعين، ذَكرَ الشيخُ مسئلة الْغَسَلِ قَبْلَ أَن ذَكرَ مسئلة الْوُصُوء لِأَنَّ وَاجبٌ عَلَى مَن دَخَلَ في دينِ الإِسْلاَمِ أَن يَغسَلَ بَدْنَهُ، فالاغتسالات المشروعة كثيرة، منها الغسل عند إدخال في الإسلام من ذكرنا، ومنها كالغسل من إنزال الماء الدافق على علم، والغسل من إنزاله على غير علم كالذي يجد الماء ولا يذكر احتلاماً، والغسل من إنزال الماء الدافق على غير وجه الالتذاذ، والغسل من التقاء الختانين، والغسل من الحيض، والغسل للمستحاضة عند الصلوات، والغسل من دم النفاس، والغسل يوم الجمعة ولصلاة الجمعة، والغسل للإحرام، والغسل عند دخول في مكة، والغسل للوقوف بعرفة، والغسل لمن غسل الميت، ولكل واحد منهم حكم من

# SANKORE?

الشريعة وأسرار من الحقيقة، فمعنى الغسل في الباطن عند أهل الله هو تعميم طهارة النفس من كل ما يتعلق بها من مصارف مذموم صفاتها، فالجنابة عندهم الغربة عن الله تعالى وعن موطن العبودية، فلا يجزي هذه الطهارة إلا بسيل أنوار المحمدية التي هي كل الأخلاق المحمودة على صفات النفس حتى طهرت من غربتها عن الله أو من موطن العبودية.

106 سورة المائدة: 6، فمعنى فوله تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُباً ﴾ وإن كنتم أصابتكم جنابة قبل أن تقوموا إلى صلاتكم فقمتم إليها فاطهروا، وقال عبد الله بن عباس: اللمس والمس والغشيان الجماع، ولكنه عز وجل يكنى. قال الشيخ عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء التأويل: بالغوا في الطّهارة بغسل البدن كلُّه، أصله تطهروا...وتعميم البدن واجب إجماعاً، والدلك خلافاً للشافعي وأحمد وأبي حنيفة كالفورِ مع الذكر والقدرة والنية خلافاً لأبي حنيفة، وهذه الفرائض، وأوجب أبو حنيفة فيه المضمضة والاستنشاق والشافعي تخليل الشعر وحلُّ عقاصه، وَفي صَحيح الْبُخَارِي عَن أَبي هُرَيْرَةَ عَن النَّبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: ((إِذَا جَلَسَ بَيْنَ شُعْبِهَا الأَرْبَعِ ثُمَّ جَهَّدَهَا فَقَدْ وَجَبَ الْغَسْلُ))، الشعب جمع شعبة وهي القطعة من الشيء، قيل المراد هنا يداها ورجلاها وقيل رجلاها وفخذاها وقع ساقاها وفخذاها وقيل فخذاها وإسكتاها وقيل فخذاها وشفراها وقيل نواحي فرجها الأربع، قال الأزهري: الإسكتان ناحيتا الفرج، والشفران طرف الناحيتين، ورجح القاضى عياض الأخير، واختار ابن دقيق العيد الأول، قال: لأنه أقرب إلى الحقيقة أو هو حقيقة في الجلوس، وهو كناية عن الجماع فاكتفى به عن التصريح، أي بلغ المشقة، قيل معناه كدها بحركته أو بلغ جهده في العمل بها، قال النووي: معنى الحديث أن إيجاب الغسل لا يتوقف على الإنزال، وتعقب بأنه يحتمل أن يراد بالجهد الإنزال لأنه هو الغاية في الأمر فلا يكون فيه دليل، والجواب أن التصريح بعدم التوقف على الإنزال قد ورد في بعض طرق الحديث المذكور فانتقى الاحتمال، ففي رواية مسلم من طريق مطر الوراق عن الحسن في آخر هذا الحديث: ((وإن لم ينزل))، ووقع ذلك في رواية قتادة أيضا رواه ابن أبي خيثمة في تاريخه عن عفان قال حدثنا همام وأبان قالا حدثنا قتادة به وزاد في آخره: ((أنزل أو لم ينزل))، وكذا رواه الدارقطني وصححه من طريق على بن سهل عن عفان، وكذا ذكرها أبو داوود الطيالسي عن حماد بن سلمة عن قتادة، ومعنى الحديث أن إيجاب الغسل لا يتوقف على نزول المنى، بل متى غابت الحشفة في الفرج وجب الغسل على الرجل والمرأة، ﴿فَاطُهَّرُواۚ﴾ أي أمر بالاغتسال بالماء، فتطهروا بالاغتسال منها قبل دخولكم في صلاتكم التي قمتم إليها، إذا كان له السبيل إلى الماء الذي يطهره فرض عليه الاغتسال به، واتفق العلماء على وجوب هذه الطهارة من حدثين: أحدهما خروج المني على وجه الصحة في النوم أو اليقظة من ذكر كان أو أنثى. وفي <u>صَحيح</u> الْبُخَارِيِّ <sup>107</sup> عَن عَائشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا <sup>108</sup> أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَ اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَةِ <sup>109</sup> بَدَأً بِغَسَلِ يَدَيْهِ <sup>110</sup> ثُمَّ يَتَوَضَّأُ كَمَا يَتَوَضَّأُ لِلصَّلاَةِ <sup>111</sup> ثُمَّ يُدْخِلُ أَصَابِعَهُ فِي الْمَآءِ فَيُخَلِّلُ بِهَا اُصُولَ شَعْرِهِ <sup>112</sup> ثُمَّ يَصِبُ عَلَى رَأْسِهِ الْمَآءَ ثَلاَثَ غَرَفَاتِ بِيَدَيْهِ <sup>113</sup> ثُمَّ يُفِيضُ الْمَآءَ عَلَى جِلْدِهِ كُلِّهِ.

107 هو أبو عبد الله محمّد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزية البخاري الجعفي، صاحب الجامع الصحيح، وُلِدَ أَبُو عَبْدِ اللهِ فِي شُوَّال سَنَةَ أَرْبَعِ وَتِسْعِيْنَ وَمَائَة، قال مُحَمَّدُ بنُ أَحْمَدَ بنِ الْفَصْلِ البَلْخِيُّ، سَمِعْتُ أَبِي يَقُولُ: "ذهبَتْ عيناً مُحَمَّد بنِ إِسْمَاعِيْلَ فِي صغرَهِ فرأت وَالدَّتُه فِي المَنَامِ إِبْرَاهيْمَ الخَلِيْلَ عَلَيْهِ السَّلاَم فَقَالَ لَها: يَا هَذه، قَدْ رَدَّ اللهُ عَلَى ابْنِك بصرة لكَثْرة بُكَائِك، أَوْ كَثْرة دُعَائِك فَأَصَبْدِنَا وَقَدْ رَدَّ الله عَلَيْه بصرة لكَثْرة بكَائِك، أَوْ كَثْرة وَأَنَا فَأَصَبْدِنَا وَقَدْ رَدَّ الله عَلَيْه بصرة للهِ عَلَيْه بصرة أَلَى الله عَلَيْه بصرة أَلَى الله عليه في عَبْد الله الله عليه عَبْد الله الله عليه الله عليه في سوق في الكتّاب، فَقُلْتُ: "كم كَانَ سَنْكَ؟" فَقَالَ: "عَشر سنيْنَ أَوْ أَقَلَ ثُمَّ خرجْتُ مِنَ الكُتَّاب بَعْد العشرِ"، قال الشيخ رحمة الله عليه في سوق الأمة ذهب اليه الجمهور على ان الجامع الصحيح أصح الكنب بعد كتاب الله، فال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في سراج البخاري: صحيحُه بَعدَ القُرآن اَفْضَلُ \* كُلُ كتَاب وبه المُعَولُ \* فَهُو اَصَحُ مِن كتَاب مُسْلَم \* إِذ شَرطُهُ فِي الإِتَّصَالِ فَاعلَم في سراج البخاري: صحيحُه بَعدَ القُرآن اَفْضَلُ \* كُلُ كتَاب وبه المُعَولُ \* فَهُو اَصَحُ مِن كتَاب مُسْلَم \* إِذ شَرطُهُ في الإِتَّصَالِ فَاعلَم \* أَن يَثَبُتُ اللَّقَا وَفِي العَدَاللَة \* رِجَالُه فَاقَت بِهَا رِجَالَه \* وَأَنَّ الإِجْمَاعُ عَلَى تَلَقِي \* ما صَحَدَّدَاهُ بِالقَبُولِ الحَقِّ. انتهاه ملخصًا.

<sup>108</sup> وهي أمّ المؤمنين عائشة بنت الإمام الصدّيق الأكبر خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم أبي بكر عبد الله بن أبي قحافة عثمان بن عمر بن عمرو بن كعب ابن سعد بن تَيْم القرشية التيمية المكية، زوجة النبيّ صلى الله عليه وسلم أفقه نساء الأمة على الإطلاق، فمسندها يبلغ ألفين ومائتين وعشرة أحاديث، وكانت حجة في الفتاوي في الصحابة ولمن بعدهم من التابعين، فقد ورد في هذا الكتاب ثلاثة الأحاديث من أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر الصديق رضي الله تعالى عنهما.

109 أي شرع في الفعل، و"من" في قولها "من الجنابة" سببية، فمعنى الجنابة في قول بعض أهل اللغة المني وقال الأزهري: إنما قيل له جُنُبٌ لأنه نهي أن يقرب مواضع الصلاة ما لم يتطهّر، فتجنّبها وأجنب عنها أي تتحّى عنها، والجنابة في الأصل البُعدُ، وفي الحديث: ((لا تذخُلُ الملائكة بيتًا فيه جُنُبً))، وقال ابن الأثير: الجُنُبُ الذي يجب عليه الغسل بالجماع وخروج المنّى، والمراد بالجُنُب في هذا الحديث الذي يترك الاغتسال من الجنابة عادة فيكون أكثر أوقاته جُنبًا وهذا يدل على قلّة دينه وخبث باطنه، والملائكة في هذا الحديث غير ملائكة الحفظة، فمعناه لا تحضره الملائكة بخير بل تدخل باللعان كما ورد ذلك في الحديث، فالجنابة في أهل الله هي الغربة أي غربة العبد عن موطنه الذي يستحقه، وليس إلا العبودية أو تغريب صفة ربانية عن موطنها فيتصف بها أو يصف بها ممكناً من الممكنات، فيجب الطهر في هذه المسألة بلا شك.

110 يحتمل أن يكون هو الغسل المشروع عند القيام من النوم، ويدل عليه زيادة إبن عبينة في هذا الحديث عن هشام: "قبل أن يدخلهما في الإناء" كما رواه الشافعي والترمذي، وزاد مسلم من رواية أبي معاوية: "ثم يغسل فرجه"، وجمعهما أبو دوود من رواية حماد بن زيد بن هشام، فهي زيادة جليلة لأن بنقديم غسلهما يحصل الأمن من مسه أثناء الغسل.

111 قال ابنُ القاسم وابن نافع عن مالك: وإن لم يتوضَّأْ قبلَ الغسل و لا بعدَه أجزأَهُ الغُسلُ إذا أَمَرَ بدَيْه على مَوْضعِ الوضوءِ، وقـال مالك: إنّ الجُنُبَ ليس الوضوءُ عليه بواجب، وإنّما الفَرْضُ عليه الغُسلُ.

<sup>112</sup> وقال القاضي عياض: احتج به بعضهم على تخليل شعر الجسد في الغسل إما لعموم قولها: "أصول الشعر"، وإما بالقياس على شعر الرأس. وفائدة التخليل إيصال الماء إلى الشعر والبشرة، ومباشرة الشعر باليد ليحصل تعميمه بالماء، وتأنيس البشرة لئلا يصيبها بالصب ما تتأذى به. ثم هذا التخليل غير واجب اتفاقا إلا إن كان الشعر ملبدا بشيء يحول بين الماء وبين الوصول إلى أصوله كخصلة الشعر في عرف بعض ذرية الإفرقية والتكارير والسودانيين والله أعلم.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ عَنْ عَآئِشَةَ أَيْضاً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: "كُنَّا إِذَا أَصَابَتْ إِحْدَانَا 115 جَنَابَةً 116 أَخَذَتْ بِيَدِهَا عَلَي شِقِّهَا اَلأَيْمَنِ، وَبِيَدِهَا اَلأُخْرَى عَلَي شِقِّهَا اَلأَيْسَرِ". 119 بِيَدَيْهَا الْأَخْرَى عَلَي شِقِّهَا اَلأَيْسَرِ". 119 فَوْقَ رَأْسِهَا 118، ثُمَّ تَأْخُذُ بِيدِهَا عَلَي شِقِّهَا الأَيْمَنِ، وَبِيدِهَا الْأَخْرَى عَلَي شِقِّهَا الأَيْسَرِ". 119

# SANKORE?

113 جمع غرفة وهي قدر ما يغرف من الماء بالكف، وفيه استحباب التثليث في الغسل، قال النووي: ولا نعلم فيه خلافا إلا ما تفرد به الماوردي فإنه قال: لا يستحب التكرار في الغسل. ولكن قيل هو المستحاب كذا قال الشيخ السنجي في شرح الفروع وكذا قال القرطبي.

114 أي يسيل، والإفاضة الإسالة. واستدل به من لم يشترط الدلك وهو ظاهر. وقال المازري: لا حجة فيه لأن أفاض بمعنى غسل، وقال القاضي عياض: لم يأت في شيء من الروايات في وضوء الغسل ذكر التكرار.

115 أي أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، وللحديث حكم الرفع لأن الظاهر اطلاع النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك، وهو مصير من البخاري إلى القول بأن لقول الصحابي "كنا نفعل كذا "حكم الرفع سواء صرح بإضافته إلى زمنه صلى الله عليه وسلم أم لا، وبه جزم الحاكم.

116 قال الحكيم: "فإذا خرج من العبد في يقظته أو نومه أوجب غسلاً وإذا خرج عند خروج روحه أوجبه ولذلك يغسل الميت ...و الجنب ممنوع من القراءة لأن الطهارة مقصودة ...وهذا الرجل لو لم يغتسل في الدنيا لمنعه فقد طهارته الوصول إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم"، فإصابة الجنابة بخروج المنى على العادة ولو في النوم وإيلاج الحشفة أو قدرها في فرج، وإن كان غير بالغ لم يلزمها إلا أن تنزل أو يكون مراهقا، وانقطاع دم الحيض والنفاس وخروج الولد وإن لم تر دما.

117 وفي رواية: ((...بيدها...)) أي الماء، وصرح به الإسماعيلي في روايته.

118 أي فصبته فوق رأسها، فهو من سنن الغسل أن يفيض الماء على رأس سائر الجسد ثلاثا، وللإسماعيلي: ((أَخَذَتُ بِيَدِهَا الْمَاءَ ثُمَّ صَبَتُ عَلَى رَأسها)).

119 أدل هذه على الترتيب، والحديث دال على تقديم أيمن الشخص على أيسره، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان في باب في فرائض الغسل وسننه: "وفرائضه خمسة: النية وتعميم الجسد بالماء والفور ودلك جميع الجسد وتخليل الشعر، وسننه أربعة: غسل اليدين أو لا إلى الكوعين والمضمضة والإستنشاق ومسح صماخ الأذنين"، وقال الشيخ علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في كيفية الغسل: "وكَيْفِية الْغَسْل وَهِي أَن يَضَعَ الإِنَاءَ عَن يَمينه ويَغْسلُ يَدَيْه ثَلاَثًا ثُمَّ يَسسنتج يَزيلُ الله عليه في ضياء علوم الدين في كيفية الغسل: "وكَيْفِية الْغَسْل وَهِي أَن يَضعَ الإِنَاءَ عَن يَمينه ويَغْسلُ يَدَيْه ثَلاَثًا ثُمَّ يَسسنتج يَزيلُ النَّجَاسَة عَل رَأسه غَاسلاً ثَلاَثًا ثُمَّ عَلَى شَقِّه الأَيْمَن ثُمَّ الأَيْسَر مُتَدلكًا النَّجَاسَة عَل رَأسه غَاسلاً ثَلاَثًا ثُمَّ عَلَى شَقِّه الْأَيْمَن ثُمَّ الأَيْسَر مُتَدلكًا في كُلُ ذَلِكَ يُدَلِكَ مَا أَقْبلَ مِن بَدُنهِ وَمَا أَدْبَرَ ويُدلِكَ لَحْيَتَهُ لِيصلَ الماءُ تَحْتَهَا ولَوْ كَثيفًا ويَتَعَهُدُ مَعَاطِفَ الْبَدَنِ مُتَّقِبًا عَن مَسً الدَّكرِ، فَيُعل النَّه عَن مَسَّ الدَّكرِ، وَيُدلك مَا أَقْبل مِن بَدُنه وَمَا أَدْبَرَ ويُدلِكَ لَحْيَتَهُ لِيصل من الجنابة، وبالله التوفيق.

قَالَ تَعَالَي: ﴿يَآيَهَا الَّذِينَ أَمَنُواْ إِذَا قُمْتُمُ إِلَى اَلصَّلاَةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيُكُمُ إِلَى اَلْمَرَافِقِ وَاَمْ سَحُواْ برُؤُسكُمْ وَأَرْجُلَكُمُ إِلَى اَلْكَعْبَيْنَ﴾. 121

120 الوصوء بالفتح: الماء يُتوصَاً به، والوصوء بالضمة هو الفعل، فوضوء الصلاة معروف وهو غسل بعض الأعضاء ومسحها ليرفع الحدث، فهذه الأعضاء ثمانية وهي اليدان والفم والأنف والوجه واليدان إلى المرافقان والرجلان والرأس والأذنان، فمعنى الوضوء عند أهل الله هو تطهير من الصفات المحدث الثمانية التي هي العدم والموت والجهل والإكره والعجز والعمى والصمم والبكم بالماء المطلق التي هي نور المحمدية حتى يعرف وجود الله تعالى وحياته وعلمه وإرادته وقدرته وبصره وسمعه وكلامه، فهذا الوضوء يتقرب العبد به إلى الله تعالى بكل فرائضه ونوافله ظاهرا وباطنا حتى يحبه الله ويصله به إلى مقام المحبة الذي هو اعلى مقامات المحمدية، قال تعالى: ﴿وَاللّهُ يُحِبُ المُطَهّرِينَ ﴾ فإذا يحبه الله يكون سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصره به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها، فيعرف ربه في كل حال، والله اعلم.

121 سورة المائدة: 6، فمعنى فوله تعالى: ﴿ يَآيُّهَا الَّذينَ أَمَنُواْ إِذَا قُمْتُهُ إِلِّي اَلصَّلاَةَ ﴾، وقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء التَّاويل: أي إذا أردتم القيام إليها من إقامة المسبب مقام السبب، أو اللَّازم عن الملزوم للإيجاز وأنتم محدثون، فالخطاب للمحدثين بقرينة الحال، وبتصريحه في البدل للإجماع على عدم وجوب الوضوء على من لم يحدث، والوضوء لكلّ صلاة مستحبٌّ عند الجمهور، خلافاً لمن أوجبه لظاهر الآية لأنه خلاف الإجماع ولأنه عليه السّلام صلى الخمس بوضوء واحد يوم الفتح، فقال له عمر: صنعتُ شيئًا لم تكن تصنعه، فقال: ((عَمْداً فَعَلْتُهُ))، ومن قال الأمر في هذه الآية للندب تخصيص لا دليل عليه، وكذا من ادعى النَّسخ، لأن المائدة نزلتٌ بعد الفتح في آخر ما نزل، فأحلواْ حلالها وحرمواْ حرامها، ﴿فَاغْسلُواْ وُجُوهَكُمْ﴾ والغسلُ إسالة الماء مع الدّلك عند المالكية خلافًا للشافعية، والوجهُ ما بين منبت الشعر المعتاد إلى آخر الذَّقن طولًا، وما بين الأذنين عرضاً، ﴿ وَأَيْدِيُكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ وقد اختلف العلماء: هل يدخل المرفقان في غسل البدين أم لا؟ فقال المعظم: نعم، وخالف زفر. وحكاه بعضهم عن مالك، واحتج بعضهم للجمهور بأن إلى في الآية بمعنى "مع" كقوله تعالى: ﴿ولا تأكلوا أموالهم إلى أموالكم﴾، فلما جاء قوله تعالى: ﴿إِلَى المرافق﴾ بقي المرفق مغسولا مع الذراعين بحق الاسم، فأما دخولها في الحكم وخروجها فأمر يدور مع الدليل، فقوله تعالى: ﴿ثُم أَتُمُوا الصَّيَامُ إِلَى اللَّيلِ﴾ دليل عدم الدخول النهي عن الوصال، وقول القائل حفظت القرآن من أوله إلى آخره دليل الدخول كون الكلام مسوقا لحفظ جميع القرآن، يستدل لدخولهما بفعله صلى الله عليه وسلم ففي الدارقطني بإسناد حسن من حديث عثمان في صفة الوضوء "فغسل يديه إلى المرفقين حتى مس أطراف العضدين"، وفي البزار والطبراني من حديث وائل بن حجر في صفة الوضوء "وغسل ذراعيه حتى جاوز المرفق" وفي الطحاوي والطبراني من حديث ثعلبة بن عباد عن أبيه مرفوعا "ثم غسل ذراعيه حتى يسيل الماء على مرفقيه"، ولذلك قال في ضياء التأويل في معنى ﴿وأيديكم إلى المرافق﴾: أي معها جمع مرفق، متصل الذَّراع والعضد، والجمهور على وجوب غسله احتياطاً واتباعاً للسنة أي فعل النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم في إدخاله، ﴿وَٱمْسَحُواْ بِرُوۡسِكُمْ﴾ الباءُ للتّأكيد، أي امسحواْ جميع رءوسكم، فمسح جميعه واجبٌ عند مالك، وأصح الرّوايات عن أحمد، والواجبُ عند الحنفي رُبُعُ الرّأس، وعند الشَّافعي أقلّ ما يصدّق عليه المسح، وبعض شعرة، ولكلّ أدلة في الأحاديث والقياس، ﴿وَأَرْجُلُكُمُ ﴾ بالنَّصب لنافع، وابن عامر، والكسائي وحفص، عطفاً على ﴿أَيديكم ﴾ والجر على الجواز للباقين، ﴿إِلَى الْكُعْبَيْنِ ﴾ أي معهما عند الجمهور، كما بينته السّنّة، وهما العظمان النّاتئان في كلّ رجل، عند مفصل السّاق والقدم، والفصل بين الأيدي والأرجل المغسولة بالرّأس الممسوح يفيدُ وجوب التّرتيب في طهارة هذه الأعضاء عند الشافعي، وعند مالك وغيره سنةً، ووجوب النّية فيه ثابتٌ بحديث ((إنما الأعمال بالنّيات))، خلافاً لأبي حنيفة، ، وما ينزل في الآية فهذه فرائض الوضوء وما بقي سنن أو فضائل، وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي: أَنَّ عَمْرُو بْنَ أَبِي حَسَنِ سَأَلَ عَبْدَ اَللَّهِ بْنَ زَيْدُ 122 وَضُوءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكُفاً عَلَي يَدِه مِنَ التَّـوْرِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أَكُفاً عَلَي يَدِه مِنَ التَّـوْرِ فَغَسَلَ يَدَيْهِ وَسَلَّمَ أَكُفاً عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 125 فَأَكُفاً عَلَي يَدِه مِنَ التَّـوْرِ فَغَسَلَ وَجُهَةُ فَغَسَلَ وَجُهَةُ فَغَسَلَ وَجُهَةُ وَاسْتَتَشَقَ وَاسْتَتَشَقَ وَاسْتَتَشَرَ ثَلَاثَ عَرَفَاتٍ 127 ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فِي التَّوْرِ فَمَضْمَضَ وَاسْتَتَشَقَ وَاسْتَتَثَرَ ثَلَاثَ عَرَفَاتٍ 127 ثُمَّ أَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ وَجُهَةً

والإجماع على استحسان مسح الرأس باليدين جميعاً، وعلى الإجزاء بواحدة، ولو بإصبع واحدة على المشهور، وقيل هذا لا يجزئ لأنه لعب إلا لضرر مرض ونحوه، وأوجب أبو حنيفة نسح الأذنين والظاهرية السواك قبله، كما في ضياء التأويل. وقوله تعالى: ﴿وَالرَّجُلَكُمُ إِلَى الكعبينِ عطف بالمسح حملا على المعنى والمراد الغسل، وروي عن أنس أنه قال: نزل القرآن بالمسح؛ ألا بالغسل. وكان عكرمة يمسح رجليه وقال: ليس في الرجلين غسل إنما نزل فيه المسح. وقال عامر الشعبي: نزل جبريل بالمسح؛ ألا ترى أن التيمم يمسح فيه ما كان غسلا، ويلغي ما كان مسحا. وقال قتادة: افترض الله غسلتين ومسح. وذهب ابن جرير الطبري إلى أن فرضهما التخيير بين الغسل والمسح، وجعل القراءتين كالروايتين؛ قال النحاس: ومن أحسن ما قيل فيه؛ أن المسح والغسل واجبان جميعا، فالمسح واجب على قراءة من قرأ بالنصب، والقراءتان بمنزلة آيتين. قال ابن عطية: وذهب قوم ممن يقرأ بالكسر إلى أن المسح في الرجلين هو الغسل.

122 هو عَبْدُ اللهِ بنُ زَيْد بنِ عَاصِم بنِ كَعْب المَازِنِيُّ النَّجَّارِيُّ صَاحِبُ حَدِيْثِ الوُضُوْء، فَمِنْ فُضَلَاءِ الصَّحَابَة، ذَكَرَ ابْنُ مَنْدَةَ فَقَطْ أَنَّهُ بَدْرِيِّ، وَقَالَ أَبُو عُمَرَ بَنُ عَبْدِ البَرِّ، وَغَيْرُهُ: بَلْ هُوَ أُحُدِيٍّ وَهُوَ الَّذِي قَتَلَ مُسَيَّلِمَةَ بِالسَّيْفَ مَعَ رَمْيَةٍ وَحُشِيٍّ لَهُ بِحَرْبَتِهِ قِيْلَ: إِنَّهُ قُتْلَ مُسَيَّلِمَةَ بِالسَّيْفَ مَعَ رَمْيَةٍ وَحُشِيٍّ لَهُ بِحَرْبَتِهِ قِيْلَ: إِنَّهُ قُتْلَ مُسَيَّلِمَةَ بِالسَّيْفَ مَعَ رَمْيَةٍ وَحُشِيٍّ لَهُ بِحَرْبَتِهِ قِيْلَ: إِنَّهُ قُتْلَ يَوْمَ الْحَرَّة، سَنَةَ ثَلَاثَ وَسَتَيْنَ.

123 وقال الجوهري: إناء يشرب منه. والتور المذكور يحتمل أن يكون هو الذي توضأ منه عبد الله بن زيد إذ سئل عن صفة الوضوء.

124 أي لأجلهم.

125 أي مثل وضوء النبي صلى الله عليه وسلم وأطلق عليه وضوءه مبالغة.

<sup>126</sup> وفيه من الأحكام غسل اليد قبل إدخالها الإناء ولو كان من غير نوم، والمراد باليدين هنا الكفان لا غير، وفي لغة أهل الله اليد محل القوّة والتصريف، فطهور هما أولا من حول في يد اليسرى ومن قوة في يد اليمنى بعلم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، ثم طهر هما بالبسط والإنفاق من بخل وشح لأن اليد محل القبض والإمساك، ثم طهر هما لأنهما الوسيلة والأسباب إلى تطهير النفس والقلب والسر.

127 وفي الحديث للكشميهني: "مضمض واستتشق"، والاستنثار يستلزم الاستشاق بلا عكس، ولمسلم من رواية خالد: "ثم أدخل يده فاستخرجها فمضمض". فاستدل بها على تقديم المضمضة على الاستشاق لكونه عطف بالفاء التعقيبية، فأنه جمع بينهما ثلاث مرات كل مرة من غرفة، ويحتمل أن يتعلق بقوله: "ثلاث مرات"، ويحتمل أنه جمع بينهما ثلاث مرات من غرفة واحدة، والأول موافق لباقي الروايات فهو أولى، فالمضمض في لغة أهل الله تطفير اللسان والفم من الذكر القبيح من النميمة والغيبة والجهر بالسوء من القول إلا من ظُلِم، فطهره بالذكر الحسن من تلاوة القرآن وذكر الله وإصلاح ذات البين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وما أشبه ذلك، وأما معنى الاستشاق والاستثار عندهم فالأنف محل الأنفة والعزة والكبرياء، فلذلك أصل الأنفة من الأنف يقال: شمخ الفلان أنفه على الفلان، أي يتكبّر عليه، فواجب تطهير هذا المحل من عزته وكبريائته بأن تنشق الماء الذي معناه هنا العلم بالعبودية فإذا استعمله في محل العزة والكبرياء خرجهما من هذا المحل فبهذا أمر بالاستنثار أي اخرج الماء من الانف، فهو الإشارة لتطهير القلب من العجب والعزة والكبر والتفخر والرياسة وما أشبه ذلك، والله اعلم.

ثَلاَثًا 128 ثُمَّ اَدْخَلَ يَدَهُ فَغَسَلَ يَدَيْهِ مَرَّتَيْنِ 129 إِلَى الْمَرْفِقَيْنِ 130 ثُمَّ اَدْخَلَ يَدَهُ فَمَسَحَ رَأْسَهُ 131 فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَادْبَرَ 132 مَرَّةً وَالْحَدَةُ 133 ثُمَّ اَدْخَلَ يَدَهُ فَمَسَحَ رَأْسَهُ 131 فَأَقْبَلَ بِهِمَا وَادْبَرَ 132 مَرَّةً وَاحِدَةً 133 ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ إِلَى الْكَعْبَيْنِ. 134

129 المراد غسل كل يد مرتين كما في طريق مالك: "ثم غسل يديه مرتين مرتين"، وليس المراد توزيع المرتين على اليدين فكأن يكون لكل يد مرة واحدة، في رواية مسلم من طريق حبان بن واسع عن عبد الله بن زيد أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم توضأ وفيه قال: " ويده اليمنى ثلاثا ثم الأخرى ثلاثا"، قال الشيخ رحمة الله عليه في مرآة الطلاب: "قُلْتُ: قَد انْعَقَدَ إِجْمَاعُ الأُمَّةِ عَلَى وُجُوبِ الْوُضُوءِ، قَالَ البُخَارِي في صَحيحه، "بَيَّنَ النَّبِيُّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ قَرْضَ الْوُصُوءِ، مَرَّة، وتَوَضَا أَيْضًا مَرَّتَيْنِ وَتُكَالَقُ وَكُرِهَ أَهْلُ الْعَلْمُ مِن الإسراف فيه وأن لَّا يُجَاوِزَ فِعْلَ النَّبِيُّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ."

130 فمعناه في الباطن عند أهل الله اغتسال اليدين بالكرم والجود والسخاء والإيثار والهبات وأداء الأمانات، كما قدمناه، واغتسالهما مع الذراعين بالاعتصام إلى المرافق بالتوكل والاعتضاد بمعنى التقوى والإستعانة، والله اعلم.

131 زاد ابن الطباع: "كله" كما عن رواية ابن خزيمة. وفي رواية خالد بن عبد الله: "برأسه" بزيادة الباء. قال القرطبي: الباء للتعدية يجوز حذفها وإثباتها كقولك "مسحت رأس اليتيم" "ومسحت برأسه". وقيل دخلت الباء لتفيد معنى آخر وهو أن الغسل لغة يقتضي مغسولا به، والمسح لغة لا يقتضي ممسوحا به، فلو قال وامسحوا رءوسكم لأجزأ المسح باليد بغير ماء، والتقدير امسحوا رءوسكم بالماء، ولا يذكر في هذا الحديث مسح الأذنين ولكن في وراية إبن أبي شيبة والخطيب عن رجل من الأنصار أن رجلا قال: ألا أريكم كيف كان وضوء رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قالوا: بلى فدعا بماء فمضمض ثلاثا، واستشق ثلاثا، وغسل وجهه ثلاثا، وذراعيه ثلاثا، ومسح برأسه وغسل قدميه، ثم قال: واعلموا أن الأذنين من الرأس، ثم قال: تحريت أو توخيت لكم وضوء رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفي رواية الترمذي عن إبن عباس: "أنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم مسح برأسه وأذنيه ظاهرهما وباطنهما"، ولكن في رواية الديلمي عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((باطن الأذنين من الوجه وظاهرهما

من الرأس))، فأن مسح الرأس في لغة أهل الله تطهير القلب من حب الرياسة وهي العلوّ والارتفاع، فالرأس أعلى ما في البدن ومحل للعقل ولجميع القوي الظاهرة والباطنة، ولكل قوّة لها عزّة وكبرياء، فلذلك وجب أن يمسحه كله، فالمسح هي التذلل.

132 رواية مالك البداءة بالمقدم فيحمل قوله: "أقبل" على أنه من تسمية الفعل بابتدائه، أي بدأ بقبل الرأس، والحكمة في هذا الإقبال والإدبار استيعاب جهتي الرأس بالمسح، فعلى هذا يختص ذلك بمن له شعر، والمشهور عمن أوجب التعميم الأولى واجبة والثانية سنة، ومن هنا يتبين ضعف الاستدلال بهذا الحديث على وجوب التعميم، والله أعلم، وفي رواية قال في مسح الرأس: "بدأ بمقدمة رأسه"، ففيه حجة على من قال: السنة أن يبدأ بمؤخر الرأس.

133 أي مرة من مقدمة الرأس ومرة من مؤخره، وفي لغة أهل الله فالمسح مسحان: مسح بقبل الرأس إلى دبره، ومسح بدبر الرأس إلى قبله، وهما إزالة الكبرياء والشموخ يالعبودية والتواضع، فالعبودية لله واجب مطلقا ظاهرا وباطنا، كما أشار إليه بالمسح الأولى الذي فرض بإجماع، وأما التواضع أشار إليه بالنسح الثاني هو مقيد كما قال الشيخ في بيان وجوب الهجرة في اقسام التواضع: "وَاعلَمْ إِن لَيْنَ الجَانِب الْمعْرُوفُ بِالتَّواضُعُ عَلَى تُلاَثَةً أَقْسَامٍ: [1] وَاجِبٌ كالتَّوَاضِع لله وَلرَسُولِه وَالْحَاكِم وَالْعَالِم وَالْوَالِد، [2] وَحَرَامٌ كَالتَّوَاضُعُ لِلْهُلُ الظُّم وَالْكُفْرِ لِأَنَ التَّوَاضُعُ لِهُولًاء هُو الذَّلُ الَّذِي لاَ عزَة مَعَهُ وَالْخِسَةُ الَّتِي لاَ رِفعَة مَعَهَا، [3] وَمندُوبٌ كالتَّوَاضُع لِلْهُلِ الظُّم وَالْكُفْرِ لِأَن التَّواضُعُ لِهُولًاء هُو الذَّلُ الَّذِي لاَ عزَة مَعهُ وَالْخِسَةُ الَّتِي لاَ رَفعَة مَعَهَا، [3] ومَندُوبٌ كالتَّواضُع لِعبَاد الله سَوَى مَن ذُكرً"، فإذا فهمت ما قال الشيخ رحمة الله عليه علمت إن إزالة الكبرياء والشموخ بجميع أنواع العبودية القربات لله واجب مطلقا فهذا الإشارة بوجوب المسح الأول على عموم الرأس الذي هو متفق على إيجابه، وإن إزالتهما بالتواضع مقيد للعباد تواضع لبعض، فهذا الإشارة بسنن المسح الثاني على عموم الرأس أو بعضه إن شاء، وإلله اعلم.

 قَالَ تَعَالَي: ﴿وَإِن كُنتُم مَّرْضَى اَو ْ عَلَى سَفَرِ اَو ْ جَآءِ اَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ الْغَآئِطِ أَو ْ لاَمَستُمُ اَلنَّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُو اْ مَآءً فَتَمَمُو اْ صَعِيداً طَيِّبًا فَامْسَحُو اْ بورُجُو هكُمْ وَأَيْدِيَكُم مِنْهُ ﴾. 136

<sup>135</sup> أصله التّعمّد والتّوخّي والقصد إلى الأرض الطيبة وهو اسماً علماً لمَسْح الْوَجْه واليدين بالتّراب أو بما يجزئه من رمل أو حجر وما أشبه ذلك، فإن فارق الأرض شيء من هذا كله وأمثاله لم يجز التيمم إلا التراب خاصة لورود النص فيه وفي الأرض سواء فارق الأرض أو لم يفارق، واتفق العلماء على أن التيمم يجوز للمريض والمسافر إذا عدما الماء، أو عدم استعمال الماء مع وجوده لمرض قام به يخاف أن يزيد به المرض أو يموت لورود النص في ذلك، فالتيمم في لغة أهل الله هو القصد إلى العبودية مطلقا وهي الذلة والافتقار والتواضع، فالماء عند أهل الله الذي يطهر به النفس والقلب والسر العلمُ المشروع، فهذا الماء على قسمين الماء ينزل من السماء وهو القرآن وماء العيون والأنهار والبحور وهو السنن، وكلهما من نور المحمدية طاهر في نفسهما ومطهر للنفس والقلب والسر مطلقا، وبفقدان هذا العلم يجوز للسالك والمريد أن يطهر نفسه وقلبه وسره بالتذلل والتواضع والافتقار إلى أبناء التراب كمثله لكن بشرط أن يكون طيب وطاهر أي ولى عادلا وشيخا كاملا ووالدا معنويا أي أستاذا أو مؤدبا أو مدرّسا ورفيقا صالحا، فتذلل وتواضع وافتقار إليهم من أسباب تطهير النفس والقلب والسر، بشرطه كما قدمنا في مسح الرأس في الوضوء. 136 سورة النساء: 43، فمعنى فوله تعالى: ﴿وَإِن كُنتُم مَّرْضَى﴾ كما قال الشيخ عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء التّأويل: مرضًا يضرّه الماء بأن خاف التلف بسببه، وكذا إن خاف المرض أو زيادته بسببه عند المالكية خلافًا للشافعية فيهما لأن ذلك مظنون، ﴿أَوْ عَلَى سَفَرٍ﴾ أي مسافرين و أنتم جنبٌّ أو مُحْدثُون ولم تجدوا ماءً، ﴿أَوْ جَأَء لَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَائط﴾ أي كنايةٌ عن الحدث الخارج من السبيلين المعتاد لجرى عادة العرب بقضاء الحاجة فيه، وهو المكان المنخفض، ﴿أَوْ لاَمَستُمُ اَلنَّسآءَ ﴾ أي بمعنى من اللمس وهو الجس باليد وكذا البشرة إن قصد اللَّذة أو وجدها، وينقض الوضوء مطلقاً عند الشافعي، ولا ينقض عند أبي حنيفة مطلقاً، وينتقض بمس الذّكر وإن بلا لذة على المشهور وفاقاً للشافعي، ولا ينقض عند أبي حنيفة مطلقاً، ومس الدبر لا ينقض خلافاً للشافعي، وكذا مس ذكر الصّبي والبهيمة، وفي مس المرأة فرجها النّقض مطلقاً وفاقاً للشافعي وعدمه مطلقاً وفاقاً لأبي حنيفة، أو إن ألطفت وإلا فلا، وعن ابن عباس: اللَّمس هنا هو الجماعُ، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَيَنْقضُ باللَّمْس وَهُوَ عَلَى أَرْبَعَة أَقْسَام إن قَصَدَ اللَّذَّةَ وَوَجَدَهَا فَعَلَيْه الوُصُوءُ وَإِن وَجَدَهَا وَلَمْ يَقْصُدُهَا فَعَلَيْه الْوُصُوءُ وَإِن قَصَدَهَا وَلَمْ يَقْصُدُها فَعَلَيْه الْوُصُوءُ وَإِن لَمْ يَقَصُدُ اللَّذَّةَ وَلَمْ يَجِدْهَا فَلاَ وُصُوءَ عَلَيْه، ﴿فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءً﴾ أي لتطهرون به للصلاة بعد طلبه طلباً لا يشق عليه عند المالكية ومطلقاً عند الشافعية، ولا يلومه الطَّلب عند الحنفية وهو راجعٌ إلى ما عدا المرضى لأن الآية فيها تقسيم، وهو أن المترخص بالتَّيمم إما محدث أو جنب وسببه إما مرض أو سفر غالباً، ﴿فَتَيمَّمُوا ﴾ أي اقصدوا بعد دخول الوقت، ﴿صَعيداً ﴾ أي وجه الأرض على أيّ حال كان من رمل أو حجر أو مدر أو تراب، وتخصيصه بالتّراب فقط مذهب الشافعية ولا بدّ عندهم أن يعلق شيءٌ من التّراب باليدين، فالأرض طهور كما رواه ابن ماجة عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((جُعلَتْ لي الأَرْضُ مَسْجِداً وَطَهُوراً)) ﴿طَيِّبًا﴾ أي طاهراً وفسره الشافعية بمُنْبتاً كقوله: ﴿والبلد الطيب﴾ فأضربواْ به ضربتين ﴿فَامْسَحُواْ بوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم منهُ ﴾ تعليم لكيفية التيمم ولم يبين غاية المسح لأنه مبينٌ في الوضوء بقوله: ﴿إلى المرافق﴾، وبفعل النبيّ صلى الله عليه وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي فِي قِصَّةِ عَمَّارٍ وَعُمَرَ 137 قَالَ عَمَّارِ \* فَقَالَ: وَسَلَّمَ، فَقَالَ: (اِيكْفِيكَ اَلْوَجْهَ وَاَلْكَفَيَّنِ)) 139، قَالَ عَمَّارٌ فَضَرَبَ اَلنَّبِيُّ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بِيَدَيْهِ الأَرْضَ وَمَسَحَ وَجْهَهُ وَكَفَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بِيَدَيْهِ الأَرْضَ وَمَسَحَ وَجْهَهُ وَكَفَيْهِ. 140

<sup>137</sup> وهو أبو اليقظان عمار بن ياسر بن عامر بن مالك بن كنانة بن قيس بن حصين بن الولنيم بن ثغلبة بن عوف بن حارثة بن عامر بن يام بن زيد بن مالك بن أدد بن زيد العنسي المكي القرشي المهاجري، مولى بني مخزوم، أحد السابقين الأولين والأعيان البدريين، وهو من العرب من جنسية الإفريقي، له عدة أحاديث فله اثنان وستون حديثا وورد الواحد منهم في هذا الكتاب، وكان قتل شهيدا في وقعة صفين في صفر سنة 37 الهجرية، وهو 93 سنة، وعلي صلى عليه ولم يغسله لأنه مات شهيدا، فأما عمر هو أبو حفص أمير المرمنين عمر الفاروق بن الخطاب بن نُفيل بن عبد العزى بن رياح القرشي العدوي رضي الله عنه، وكان عند المبعث شديدا على المسلمين، ثم أسلم فكان إسلامه فتحا على المسلمين وفرجا لهم من الضيق، وأخرج أبو يعلى عن ابن عمر قال: أن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال فيه: ((اللّهُمَّ أَعزَ الإِسْلامَ بِأَحَبَ الرّجُلَيْنِ إِلَيْكَ: بِعُمَرَ بْنِ الْخَطَابِ أَوْ بِأَبِي جَهَل بْنِ هِشَامٍ))، وكان أحبهما إلى الله عمر بن الخطاب فدخل نور الإسلام في قلب عمر بن الخطاب عندما قراء بداية سورة طه بعد وضوئه.

138 وفي رواية: أنَّهُ قَالَ لِعُمَرَ "تَمَعَّكْتُ" فَأَتَيْتُ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، أي تقلبت، وكأن عمارا استعمل القياس في هذه المسألة لأنه لما رأى أن التيمم إذا وقع بدل الوضوء وقع على هيئة الوضوء رأى أن التيمم عن الغسل يقع على هيئة الغسل، إذا كان في جنابة. ويستفاد من هذا الحديث وقوع اجتهاد الصحابة في زمن النبي صلى الله عليه وسلم، وأن المجتهد لا لوم عليه إذا بذل وسعه وإن لم يصب الحق، وأنه إذا عمل بالاجتهاد لا تجب عليه الإعادة، وفي تركه أمر عمر أيضا بقضائها متمسك لمن قال إن فاقد الطهورين لا يصلي ولا قضاء عليه.

139 قوله في رواية محمد بن كثير: ((يكفيك الوجة والكفانِ)) كذا في رواية الأصيلي وغيره بالرفع فيهما على الفاعلية وهو واضح، وفي رواية أبي ذر وكريمة "يكفيك الوجة والكفين" بالنصب فيهما على المفعولية إما بإضمار أعني أو التقدير يكفيك أن تمسح الوجه والكفين، أو بالرفع في الوجه على الفاعلية وبالنصب في الكفين على أنه مفعول معه، وقيل إنه روى بالجر فيهما ووجهه ابن مالك بأن الأصل يكفيك مسح الوجه والكفين فحذف المضاف وبقي المجرور به على ما كان.

140 وما ذكر في الحديث الضربان ولا مسح اليد إلى المرافق ولكن وسياق هؤلاء يدل على أن التعليم وقع بالفعل، ويستفاد من هذا اللفظ أن ما زاد على الكفين ليس بفرض في قول أحمد وإسحاق وابن جرير وابن المنذر وابن خزيمة، وذهب مالك بن أنس بظاهر الأية: ﴿فَامْسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ﴾، فعنده الحد الواجب في ذلك هو الحد الواجب بعينه في الوضوء، وهو إلى المرافق، ودليله من الحديث ما روي عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((التيمم ضربان: ضربة للوجه وضربة لليدين إلى من الحديث ما روي عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((التيمم وسننه: "وَفَرَائِضُهُ خَمْسَةٌ النبيَّةُ وَالصَعْبِدُ الطَّاهِرُ وَمَسْحُ الْيَدِينِ وَمَسْحُ الْيَدِينِ وَمَسْحُ الْيَدِينِ وَمَسْحُ الْيَدِينِ وَمَسْحُ الْيَدِينِ إلى الْكُوعْيَيْنِ وَالضَرَّبُةُ الأُولَى وَسُنْتُهُ ثَلاتَةٌ تَجِدِيدُ الضَرَّبَةِ لليَدَينِ وَمَسْحُ مَا بَيْنَ الْكُوعِينِ اللهِ اللهُ في عمدة السه بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في التيمم وكيفيته: "فَمَن تَعَدَّلُ عَلَيْهُ السِّتَعْمَالُ الْمَاءِ فَقَدْهِ أَوْ لِمَانِعِ الْوصُولِ إلِيَّهِ كَسَبُعٍ أَوْ لِاحْتَيَاجِه لِعَطَشِ أَوْ لِجَرَاحِ بِهِ أَوْ مَرَضِ يَخَفُ مَنَ السِّتَعْمَالُ الْمُاءِ فَقَدْهِ أَوْ لِمَانِعِ الْوصُولِ إلَيْهِ كَسَبُعٍ أَوْ لِاحْتَيَاجِه لِعَطَشِ أَوْ لِجَرَاحِ بِهِ أَوْ مَرَض يَخَافُ مِنَ السِّتَعْمَالِه فَ سَادًا الْخُصُو أَوْ وَاحَدَةً نَاوِيًا اسْتَبَاحَةً الصَلَّاةِ بِذَلِكَ ...ثُمَّ يَضَعُدُ وَيَمُسَحُ النُهُمْتَى مِنَ الْيَدَيْنِ بِالْيُسْرَى إلَي الْمِرْفَقِ وَيُخْلَلُ أَصَابِعَهُ وَيَعْسَحُ الْهُمْتَى مِنَ الْيَدِيْنِ بِالْيُسْرَى إلَي الْمَرْفَقِ وَيُخْلَلُ أَصَدَابِعَهُ"، وَاحَدَةً نَاوِيًا اسْتَبَاحَةً الصَلَّاةِ المَعْلِمِ، والقه النوفيقِق.

### الْحَيْضُ والإستحاضة: 141

### قَالَ تَعَالَي: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُواَ النِّسَآءَ فِي المَحِيضِ \*. 142

<sup>141</sup> فالحيض أصله السيلان، وفي العرف جريان دم المرأة من موضع مخصوص في أوقات معلومة، وروى الحاكم وابن المنذر بإسناد صحيح عن ابن عباس " أن ابتداء الحيض كان على أم الإنسان حواء بعد أن أهبطت من الجنة"، فمعنى الحيض في لغة أهل الله ركضة شيطان أو جريانه في دم الإنسان فقد روى النسائي عن عرفجة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إن الشيطان مع من فارق الجماعة يركض))، فيتعلق فارق الجماعة كالمرأة لا بالرجل، وروى أحمد عن جابر قال قال عليه الصلاة والسلام: ((فإن الشيطان يجري من أحدكم مجري الدم))، فسيلان الدم في المحيض مخصوص بالمرأة لا حكم للرجل فيها، فالمرأة عند أهل الله عبارة للنفس فهي كلمة التأنيث، فسمّي اللهُ النفسَ أمارة ولوّامة ومطمئنة فهم أسماء مؤنث، فإذا يركض الشيطان في قلب الذكر والأنثى فهما في مقام المرأة الحائض عند أهل الله، كما إن الرجال عندهم هم كل الذكر والأنثى الذي يطهر النفوس بالرياضات والمجاهدات حتى وصل إلى مقام الرجال، فال تعالى فيهم: ﴿فيه رجَالٌ يُحبُّونَ أَن يَنَطَهِّرُواْ وَاللَّهُ يُحبُ الْمُطَهِّرينَ﴾، وقال تعالى: ﴿ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذَكْرِ اللَّه وَإِقَامِ الصَّلاَة وَإِيتَاء الزَّكَاة ﴾ وقال تعالى ﴿منَ المُؤْمنينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ اللَّهَ عَلَيْه ﴾، فالرجال في كل هذه الآيات إحتوى الذكر والأنثى في معنيها، ألا ترى في قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في عائشة رضي الله تعالى عنها: ((إنَّ عَائشَةَ كَانَتْ رَجُلَةُ الرَّأْي))، أي صارت كالرَّجُل، فمن هذا وتَرَجَّلَت المرأةُ، فلا المراد هنا بالرجل ذكرية ولكن صفة الكمالية لأن الرَّجُل في العربي صفة يعني بذلك: الشدّة والكمال كما قال ابن سيده، وفي هذا المعنى للمرأة، هي رَجُلة أي راجلة، وأنشد الشاعر: فإن يك قولُهمُ صادقاً \* فَسيقَتْ نسائي إليكم رجَالا، أي كمالا في علمهن ورأيهن، ويقال: امرأة رَجُلة إذا تشبهت بالرجال في الرأي والمعرفة، فهذا لا تناقص ما قال عليه الصلاة والصلام في رواية إبي داود عن عائشة : ((لُعَنَ اللهُ الرَّجُلَةَ منَ النِّسَاء))، بمعنى المترجِّلة كما رواه صريحا في الحديث عن عائشة أيضا: ((أَنه لعن المُتَرَجِّلات من النساء))، يعنى: اللاتي يتشبهن بالرجال في زيِّهم وهيآتهم وَمَشيهم وَرفع صوتهم وغير ذلك، فأما في العلم والرأْي فمحمود كما ذكرنا، فإذا يجوز تشبهت المرأة بالرجال في الرأي والمعرفة فذلك جائز لأهل الله رحمة الله تعالى عليهم أن وصف الرجال والنساء الذين انهزموا بجيوش الشهوات من النفس أمارة بالسوء ويركض الشيطان في قلوبهم بالحائض، فركضة الشيطان ولمته في النفس أمارة بالسوء فيجب الاغتسال وتطهير القلب منهم، فأما الاستحاضةُ: أن يستمرَّ بالمرأة خروجُ الدم بعد أيام حَيْضها المُعتاد، يقال: اسْتُحيضت، فهي مُسْتَحاضةٌ، وهو استفعال من الحَيْض، وحاضَت السَّمُرة: خرج منها الدُّودمُ، وهو شيءٌ شبه الدم، وإنما ذلك على التشبيه، فالمستحاضة عند أهل الله هي النفس اللوّامة التي شبهت بالنفس الأمارة بالسوء لأن لا كملت طهارتها من لوّاماته، فيجب تطهيرها حتى صارت النفس المطمئنة ثم النفس الملهمة ثم النفس الراضية ثم النفس المرضية ثم النفس الزكية الكاملة الطاهرة.

<sup>142</sup> سورة البقرة: 222، ومعنى قوله تعالى: ﴿وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ الْمَحيضِ﴾ مصدر كالمجيء أو مكانه ماذا يفعل بالنساء فيه، ﴿قُلْ هُو﴾ أي الحيض، ﴿أَذَى﴾ شيءٌ مستقذرٌ مؤذ من يقربه نفرة منه أو محله، وللمرأة في وقته ثمانية أسماء: [1] حائضٌ، [2] وعاركٌ، [3] وفاركٌ، [4] وطامسٌ، [5] ونافسٌ، [6] وكابرٌ، [7] وضاحكٌ، [8] وطامتٌ، وإنما وصفه بأنه أذى ورتب عليه الحكم بالفاء إشعاراً بأنه العلة، ﴿فَاعْتَزِلُوا النِّسَآءَ﴾ أي وطأهن فقط، هذا متفقٌ على تحريمه إجماعاً ويحرم الاستمتاع بما بين السرة والركبة عند مشهور مذهب مالك وأبي حنيفة والشّافعي، وأجاز أحمد وبعض المالكية والشافعية الاستمتاع بما دون الفرج، ﴿فِي المَحيضِ﴾ أي في وقته أو محله، واعلم أن الأئمة أجمعوا على سقوط الصلاة وقضائها عن الحائض والصوم وتقضيه وعلى حرمة الطواف بالبيت وأنه يحرم بالنّفاسِ ما يحرم بالحيض، واختلفوا في أقلهما: ولا حدّ له عند مالك، بل الدّفعة حيض، وأقله عند الشافعي وأحمد يوم وليلة، وعند أبي حنيفة ثلاثة أيام، ودليلهم في ذلك كما قال الشيخ رحة الله عليه في سوق الأمة إلى إنباع السنة: "وفي صحيح البخاري قال

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَن أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِي 143، قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلاَمُ لَمَّا مَرَّ عَلَى النِّسَآءِ يَوْماً فِي مَحْدَى أَوْ فَطْرٍ: ((مَا رَأَيْتُ مِن نَاقِصَاتَ عَقَلَ وَدِينٍ 144 أَذْهَبَ لِلُبِّ 145 الرَّجُلِ الْحَازِمِ 146 مِن إِحْدَاكُنَّ)) قُلْنَا: وَمَا نُقْصَانُ دِيننَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟، قَالَ: ((الَّيْسَ شَهَادَةَ الْمَرْأَةِ مِثْلَ نِصْف شَهَادَةِ الرَّجُلِ؟))

عطاء: "الحيض يوم إلى خمسة عشر يوما"، وأصله الدارمي ...بإسناد صحيح قال " أقصى الحيض خمس عشرة، وأدنى الحيض يوم ". ورواه الدارقطني بلفظ " أدنى وقت الحيض يوم وأكثر الحيض خمس عشرة"، قال الشيخ رحمة الله عليه أيضا وفي مرآة الطلاب: "قَالَ الشَّبْرَخِيتِيُّ في شَرْح المُخْتَصِرِ عنْدَ قولِ الشيخ وَإِن دُفْعَة "وَهُوَ إِشَارَوْ إِلَى الْبَيَانِ اقَلَ الْحَيْضِ بِاعْتَبَارِ الْخَارِج، وأَمَّا الْكَثْرُهُ بِالنَّسِبَة لَهُ فَلاَ حَدَّ لَهُ." انتَهَى قُلْتُ: وأَمَّا اقَلَ الطُّهرِ فَخَمْسَة عشر يَوْمًا، "وَمَن فَو آثِد تَجْدِيد اقلً الطَّهر في العبادة لَغُو الدَم العاتِد المَخْتُصِرِ "، وقال محمد بن مسلمة: أقل الحيض في العبدة ثلاثة أيام، وأكثرُه خمسة عشر يومًا وتطهر يومًا وتطهر يومًا، فإذا كان ما لفقت من أيام الدم خمسة عشر لفي كلّ شهر، لم تكن مستحاضة حتى تُلفق من أيام الدم أكثر من خمسة عشر في كلّ شهر أو من الطُهر أقل من خمسة عشر، في كلّ شهر، لم تكن مستحاضة حتى تُلفق من أيام الدم وعشرون يوما وأكثره عند الأكثر ستون، وعند أبي حنيفة أربعون، وأكثر الحيض عند الله يختلف الختلاف النساء: خمسة عشر للمبتدأة وللمعتادة عادتها، والحامل إن رأت الدم فهو حيض خلافا لأبي حنيفة، فإن لم يتغير عادتها فكالحائل، وإلا فلها بعد ثلاثة أشهر نصف شهر ونحوه، وبعد الستة عشرون ونحوه، وأول سن الحيض عند الأربعة تسع سنين، ولأبي حنيفة قول بأنه خمسة عشر سنة، ولا حدّ لأمده عند مالك والشاغعي، وقال أبو حنيفة: في الحيض، بل يتوب ويستغفر، وقال أحمد: يتصدق بدينار، وإذا انقطع دمها وعدمت الماء تثيمم للصلاة، ولا يحل وطؤها به عند مالك وأبي حنيفة خلافاً للشافعي وأحمد، وققرأ الخائض القرآن عند مالك (ولكن لا تحمله) خلافاً لبافيهم، وألش أعلم.

<sup>143</sup> هو أبُو سَعيد الخُدْرِيِّ سَعْدُ بنُ مَالِكَ بنِ سَنَانِ بنِ ثَعْلَبَةَ بنِ عَبَيْدِ بنِ الأَبْجَرِ بنِ عَوْف بنِ الحَارِثِ بنِ الخَزْرَجِ الإِمَامُ، المُجَاهِدُ، مُفْتِي المَدِيْنَةِ وَشَهِدَ أَبُو سَعِيْدِ الخَدْرِيِّ سَعِيْدِ الخَدْرِيِّ سَعِيْدِ الخَدْرِيِّ، وهو قال كما رواه عن عقيل بن لَمْ يَكُنْ أَحَدُ مِنْ أَجِي سَعَيْدِ الخُدْرِيِّ، وهو قال كما رواه عن عقيل بن مدرك: "عَلَيْكَ بِتَقْوَى اللهِ، فَإِنَّهُ رَأْسُ كُلُ شَيْء، وعَلَيْكَ بِالجَهَاد، فَإِنَّهُ رَهْبَانِيَةُ الْإِسْلاَمُ، وعَلَيْكَ بِذِكْرِ اللهِ وَتِلاَوَةِ القُرْآنِ، فَإِنَّهُ رُوْحُكَ مِدرك: "عَلَيْكَ بِتَقْوَى اللهِ، فَإِنَّهُ رَأْسُ كُلُ شَيْء، وعَلَيْكَ بِالجَهَاد، فَإِنَّهُ رَهْبَانِيَةُ الْإِسْلاَمُ، وعَلَيْكَ بِذِكْرِ اللهِ وَتِلاَوَةِ القُرْآنِ، فَإِنَّهُ رُوْمُكَ فِي أَهْلِ السَّمَاء، وذكْرُكَ فِي أَهْلِ الأَرْضِ، وعَلَيْكَ بِالصَمَّتَ إِلاَّ فِي حَقِّ، فَإِنَّكُ تَغْلِبُ الشَّيْطَان،" وقَدْ رَوَى: بَقِيُّ بنُ مَخْلَد فِي مُسْتَده وَسَلَّعَ الْكَيْبِ لَأَبِي سَعِيْدِ الخُدْرِيِّ بِالمُكرَّرِ أَلْفَ حَدِيْثٍ وَمَائَةً وَسَبْعِيْنَ حَدِيْثًا قَالَ الوَاقِدِيُّ، وورد في هذا الكتاب إثنان منهم، مَاتً سَنَة أَرْبَعِ وَسَبْعِيْنَ حَدِيْثًا قَالَ الوَاقِدِيُّ، وورد في هذا الكتاب إثنان منهم، مَاتً سَنَة أَرْبَعِ

<sup>144</sup> أن ذلك من جملة أسباب كونهن أكثر أهل النار، لأنهن إذا كن سببا لإذهاب عقل الرجل الحازم حتى يفعل أو يقول ما لا ينبغي فقد شاركنه في الإثم وزدن عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> أي أشد إذهابا، واللب أخص من العقل وهو الخالص منه.

<sup>146</sup> الحازم الضابط لأمره، وهذه مبالغة في وصفهن بذلك لأن الضابط لأمره إذا كان ينقاد لهن فغير الضابط أولى.

<sup>147</sup> إشارة إلى قوله تعالى ﴿فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَن تَرْضَونَ مِنَ الشُّهَدَاءِ﴾، لأن الاستظهار بأخرى مؤذن بقلة ضبطها وهو مشعر بنقص عقلها، قال الإمام العسقلاني: "قال المهلب: ويستنبط منه التفاضل بين الشهود بقدر عقلهم وضبطهم، فتقدم شهادة الفطن اليقظ على الصالح البليد، وفي الآية أن الشاهد إذا نسي الشهادة فذكره بها رفيقه حتى تذكرها أنه يجوز أن يشهد بها ومن اللطائف ما حكاه الشافعي عن أمه أنها شهدت عند قاضي مكة هي وامرأة أخرى، فأراد أن يفرق بينهما امتحانا فقالت له أم الشافعي: ليس لك

((فَذَلِكَ مِن نُقْصَانِ عَقْلِهَا))، قَالَ: ((الَّيْسَ إِذَا حَاضَتٍ لَمْ تُصَلِّ وَلَمْ تَصَمُ ؟)) اللهُ عَقْلِهَا))، قَالَ: ((فَذَلِكَ مِن نُقْصَانِ اللهُ عُلْنَا: بِلَى، قَالَ: ((فَذَلِكَ مِن نُقْصَانِ اللهُ عَالَ: ((فَذَلِكَ مِن نُقْصَانِ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا)). 149

# SANKORE? [TILLI]

ذلك، لأن الله تعالى يقول: ﴿أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى﴾، وفي هذا دليل على فطن بعض النساء على بعض الرجال، وهو يبين أن الآيات والأحاديث في نقصان النساء في العقل والدين لا يجعلهن أسفل من الرجال فيهما، فقد حكى ابن التين عن بعضهم أنه حمل العقل هنا على الدية، وحكمة في سؤاله عليه الصلاة والسلام إياهن لأن عارف بعلمهن لأن الأية المذكورة قد نزلت قبل ذلك المجلس"، وقلت: هذا يدل على أن نقصان عقولهن بسبب شهودهن وحكم الدية فيهن لا ابطل قدرتهن في العلم وتعليمه، بسؤاله لهن وعترفا بعلمهن في ذلك.

<sup>148</sup> فيه إشعار بأن منع الحائض من الصوم والصلاة كان ثابتا بحكم الشرع قبل ذلك المجلس، وجعل الشيخ هذا الحديث دليل في كون الحيض مانعا للصلاة والصوم في سوق الأمة سوق الأمة إلى إتباع السنة، فيه أيضا ذكر الشيخ رحمة الله عليه ما جاء في سقُوط قضاء الصلاة عن المصلاة والصوم في سوق الأمة سوق الأمة ألى المعاردة والمعاردة عن المعاردة عن المعاردة والمعاردة والمعارة والمعاردة والمعارة والمعاردة والمعادد والمعاردة وال

<sup>149</sup> وفي هذا الحديث من الفوائد: مشروعية الخروج إلى المصلى في العيد، وفيه حضور النساء العيد، لكن بحيث ينفردن عن الرجال خوف الفتنة، وفيه جواز عظة الإمام النساء على حدة، وفيه الإغلاظ في النصح بما يكون سببا لإزالة الصفة التي تعاب، وأن لا يواجه بذلك الشخص المعين لأن التعميم تسهيلا على السامع، وأن العقل يقبل الزيادة والنقصان، وكذلك الإيمان وليس المقصود بذكر النقص في النساء لومهن على ذلك لأنه من أصل الخلقة، لكن التنبيه على ذلك تحذيرا من الافتتان بهن.

وَفِي <u>صَحِيح</u> الْبُخَارِي أَيْضاً عَن عَآئشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ قَالَتْ فَاطَمَةُ إِبْنَةُ أَبِي حُبَيْشُ 150 لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَا رَسُولُ اللَّه إِنِّي لاَ أَطْهَرُ أَفَأَدَعُ الصَّلاَةَ؟، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لاَ عَلَيْهَ وَسَلَّمَ: عَلْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الْاَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَرْقُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَلُولَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

150 وهي فاطمة بنت أبي حبيش قيس بن المطلب بن أسد الفهرية، وأختُ الضّداك بن قيس، وكانت إحدى المهاجرات، وكانت تحت أبي عمرو بن حفذ بن المغيرة المخزومي، فطلقها، وخطبها معاوية بن أبي سفيان، وأبو جهم، فنصحها رسول الله صلى الله عليه وسلم وأشار عليها بأسمامة بن زيد بقوله كما رواه إبراهيم بن طُهمان عن أبي بكر بن عبد الله بن أبي جهم: ((أمَّا أبُو الجهم فشديدُ النُخلُق، وأمَّا مُعاويةٌ فصعلوكٌ، لا مال له، ولكن أنْكجْكِ أُسامَة))، فتزوّجت به، وحدث عنها: الشعبيّ وأبو سلمة بن عبد الرحمن، وأبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث من هشام، وغيرهم، وتوفيت في خلافة معاوية.

انقضى قدره اغتسات عنه ثم صار حكم دم الاستحاضة حكم الحدث فتتوضاً لكل صلاة، لكنها لا تصلي بذلك الوضوء أكثر من فريضة واحدة مؤداة أو مقضية لظاهر قوله: ((ثم توضئي لكل صلاة))، وبهذا قال الجمهور، وفيه جوازا استفتاء المرأة بنفسها فريضة واحدة مؤداة أو مقضية لظاهر قوله: ((ثم توضئي لكل صلاة))، وبهذا قال الجمهور، وفيه جوازا استفتاء المرأة بنفسها ومشافهتها للرجل فيما يتعلق، بأحوال النساء، وجواز سماع صوتها للحاجة. وفيه غير ذلك، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة الليان: في فصل الحيض: "الْحيْضُ دَمِّ كَصُفْرة أَوْ كُدْرة خَرَجَ بِنفسه من قُبُل مَن تَحْملُ عَادة وَإِن دُفْعَة وَاكْثَرُهُ لِمُبتداة نصف شَهْر كَالله المعتادة عادتُها ولَها نَلاَثة إستَظهارا على أكثر عادتها من قُبل من تَحْملُ عادة وإن دُفْعَة وَاكْثَرُهُ لِمُبتداة نصف شَهْر أَلله الله الله الله الله والمنافقة والله الله والمنافقة المنافقة المنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة والمنافقة وال

### أَوْقَاتُ الصَّلاة:153

قَالَ تَعَالَي: ﴿فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصبْدِحُونَ وَلَهُ اَلْحَمْدُ فِي اِلسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشَيّاً وَحِينَ تُطْهِرُونَ﴾. 154

<sup>153</sup> إن أوقات الصلاة أصلا من الباب شروط وجوب الصلاة وشروط صحة الصلاة لأن الصلاة عبادة مقدرة بالأوقات قال الله تعالى: ﴿إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا﴾ أي فرضا موقتا فإذا دخل الوقت وجب الوضوء وما ناب عنه، فلذا قدم الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه أوقات الصلاة على سائر شروط الصلاة، فوقت الصلاة هو الزمن المقدر للعبادة شرعًا وهو إما وقت أداء وإما وقت قضاء، فوقت الأداء إما وقت اختيار وإما وقت ضرورة، فالاختيار إما وقت فضيلة وإما وقت توسع، قال ابن حبيب: فلكلُّ صلاة ثلاثةً أوقات إلا المغربَ فهو وقتُّ واحدٌ، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم كما رواه مرسلا عن مجاهد: ((أَفْضَلُ السَّاعَات مَوَ اقيتُ الصَّلاَة، فَادْعُ فيهَا))، فمعرفة دخول أوقات الصلاة واجبة على كل مكلف أمكنه ذلك، فهي فرض عين على كل مكلف على معنى أنه لا يجوز للإنسان الدخول في الصلاة حتى يتحقق دخول وقتها، أخرج أبو داود عن أم فروة سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم أي الأعمال أفضل؟ قال: ((الصَّلاَّةُ في أُوَّل وَفْتهَا)) وقال أهل الله تعالى إن الوقت منه معين وهو في الاعتبار الفرض وهو المطلوب في هذا الفصل، وغير معين وهو في الاعتبار التطوّع أو النوافل، فالعارف الذي هو على صلاته دائم وفي مناجاته بين يدي ربّه قائم في حركاته وسكناته، فما عنده وقت معين ولا غير معين، بل هو صاحب الوقت الدائم الحضور مع ربّه، فهو إبن وقته الذي يأتي لكل وقت حقها، ولكن التجليات التي وردت له في أوقات الصلاة أفضل من التجليات التي وردت قبلها وبعدها، كما بين ذلك في الحديثين المتقدمين، فأما غير إبن وقته فلهم أوقات مخصوصة في مناجات ربّهم التي تجلى إسم الله الخاص بهذا الوقت، فكما أن لكل صلاة نوع من أوقات تخصّه، كذلك لكل مقام عند أهل الله آداب ومجاهدة ومعاملة تخصّه، فكل شيء سوى الله له بداية ونهاية و ﴿كُلُّ يَجْرِي لِأَجْل مُسمَّى﴾، ومن حكمة الله أن تعرف الوقت الذي أنت فيه وتعرف المعاملة يختص بهذا الوقت، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ أي ليعلمون الله، فلذلك جعل الله تعالى جميع المعاملات عبادة ولجميع العبادات وقت وأفضل العبادة الصلاة والصلوات هي مشروط بالأوقات، فمن ضيع أوقات الصلاة فقد ضيع شرط من صحتها، ومن ضيع شروطها فقد ضيع الصلاة، ومن ضيع الصلاة فقد ضيع سائر المعاملات ومن ضيع المعاملات فقد أسبل الحجاب بينه وبين الحق وصد المعارف والمكشفات، وافهم.

154 سورة الروم: 17-18، وروى ابن أبي شيبة عن ابن عباس قال: جمعت هذه الآية مواقبت الصلاة، فمعنى قوله تعالى: ﴿ وَسُبُحَانَ اللَّهِ ﴾ أي سبحوا الله بمعنى صلوا حين علمتُم والمقبلين إليه، ﴿ حين تُمُسُونَ ﴾ أي تدخلون في المساء، وفيه صلاتان المغربُ والعشاءُ، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَحَينَ تُصْبُحُونَ \* ﴾ تدخلون في الصباح، وفيه صلاة الصبح، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ الْمَعْرَبُ وَالعَشَاءُ، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ الْمَعْرَبُ وَالعَشَاءُ، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ المَّهُ وَاللَّهُ يُسَبِّحُ لَهُ مَن في السَّمَاوَاتِ وَاللَّرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجَبَالُ عِلَمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِحَهُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ أَنَّ اللَّه يَسْجُدُ لَهُ مَن في السَّمَاوَاتِ وَمَن في اللَّرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجَبَالُ عَلَمَ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجَبَالُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجَبَالُ وَالسَّمَةِ وَاللَّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن في السَّمَاوَاتِ وَمَن في اللَّرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالْجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَ الدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ ﴾، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَعَشْيَا ﴾ عطف على "حين" وفيه صلاة العصر، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَالشَّجْرُ وَ الدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ ﴾، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَعَشْيَا ﴾ عطف على "حين" وفيه صلاة العصر، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَعَشْيَا هُ عَلْمُ السَّلَمُ ، وَأُولُ مَن صلًى الْمُعْرَبَ يَعْفُوبُ عَلَيْهِ السَلَامُ ، وَأُولُ مَن صلًى الْمَعْرِبَ يَعْفُوبُ عَلَيْهِ السَلَامُ ، وَأُولُ مَن صلًى الْمُعْرَبَ عَلَيْهِ السَلَامُ ، وَأُولُ مَن صلًى المَعْرَبَ عَلَيْهِ السَلَامُ ، وَأُولُ مَن صلًى الْمُعْرَبَ يَعْفُوبُ عَلَيْهِ السَلَامُ ، وَأُولُ مَن صلًى الْمُعْرَبُ وَلُولُ أَمْن صلًى الْمُعْرَبِ عَلَيْهِ السَلَّمُ المَالَوْنَ المَالَوْنَ المَالَوْنَ المَالَقُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الْمَالَمُ وَالَولُ الْمَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَلَّمُ الْمَلْمُ الْمَالَوْنَ الْمَالَمُ عَل

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَن جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ 155: "كَانَ النَّبِيُّ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصلَّى الظُّهْرَ بِالْهَاجِرَةِ 156 وَ الْعَشَاءَ اَحْيَانًا وَاَحْيَانًا وَاَحْيَانًا وَاَحْيَانًا وَالْعَشَاءَ اَحْيَانًا وَالْعَشَاءَ اَحْيَانًا وَالْعَشَاءَ اللَّهُ عَجَّلَ وَالْعَشَاءَ اَحْيَانًا وَالْعَشَاءَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصلِّيهَا بِغَلَسِ. 160

أبي حاتم وابن السني في عمل يوم وليلة والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الدعوات عن معاذ بن أنس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((ألا أخبركم لم سمى الله إبراهيم خليله؟ لأنه كان يقول كلما أصبح وأمسى: ﴿فَسُبْحَانَ اللّهِ حِينَ تُمُسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ \* وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾، وأخرج ابن عساكر عن الحسن البصري رضي الله عنه قال: من قرأ الآيات ﴿فَسُبْحَانَ اللّهِ حَيِنَ تُمُسُونَ وَحَينَ تُصَبْحُونَ ﴾ إلى آخرها. لم يفته شيء في يومه وليلته، وأدرك ما فاته من يومه وليلته.

155 هو أبو عبد الله جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام السلمي الأنصاري الخزرجي الإمام الكبير المجتهد الحافظ صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، من أهل بيعة الرضوان، وكان مفتي المدينة في زمانه، عاش أربعا وتسعين سنة فمات سنة 78 الهجرية. أماد الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه بذكر صلاة الظهر لأنها أول فريضة ظهرت في الإسلام، ثم العصر ثم المغرب ثم العشاء ثم الصبح كما ورد في الحديث رواه أحمد وأبو داود والترمذي عن ابن عباس، وقال السيوطي هي اشتداد الحر نصف النهار قلت: كذلك قال أهل اللغة لكن المراد ههنا بعد الزوال، أي زوال الشمس، وهو ميلها إلى جهة المغرب، وفي القاموس: "هو من الزوال إلى العصر ولا يخفي أن الأول لا يستقيم والثاني لا يفيد تعين الوقت المطلوب"، والظاهر أن المراد هو الأول على تسمية ما هو قريب من النصف نصفا ولعل المطلوب أنه كان يصلي الظهر في أول وقتها أي لا يؤخرها تأخيرا كثيرا، فلا ينافي الإبراد ولعل تخصيص أيام الحر لبيان أن الحر لا يمنعه من أول الوقت، فكيف إذا لم يكن هناك حر، وفي رواية مالك بن أنس في الموطأ عن نافع مولى عبد الله بن عمر أن عمر بن الخطاب كتب إلى عماله: إن أهم أمركم عندي الصلاة فمن حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ومن ضيعها فهو لما سواها ضيع، ثم كتب: أن صلوا الظهر إذا كان الفي ذراعا إلى أن يكون ظل أحدكم مثله".

157 أي خالصة صافية لم تدخلها صفرة و لا تغير، وفي رواية مالك عن عمر بن الخطاب في رسالته إلى عماله: "والعصر والشمس

158 وفي رواية أبي داود عن مسلم بن إبراهيم: "والمغرب إذا غربت الشمس"، ولأبي عوانة من طريق أبي النضر عن شعبة "والمغرب حين تجب الشمس" وفيه دليل على أن سقوط قرص الشمس يدخل به وقت المغرب، وفي رواية مالك عن عمر بن الخطاب: "والمغرب إذا غربت الشمس" أي مبادرين بها لضيق وقتها كما قال الزرقاني، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَالمُخْتَارُ لِلمَغْرِبِ قَدْرُ مَا تُصلَّى فِيهِ بَعْدَ شُرُوطِهَا" وقلت: المراد بقوله: "بعد شروطها"، أي بعد دخول الوقت والطهارة وسائر شروط الصلاة كما يأتي في الفصل الآتي.

159 أي أحيانا يؤخرها وأحيانا يعجل، وعن مسلم بن إبراهيم عن شعبة: "إذا كثر الناس عجل، وإذا قلوا أخر"، وقال ابن دقيق العيد: إذا تعارض في شخص أمران أحدهما أن يقدم الصلاة في أول الوقت منفردا أو يؤخرها في الجماعة، أيهما أفضل؟ الأقرب عندي أن التأخير لصلاة الجماعة أفضل، وقول الباب يدل عليه لقوله: "وإذا رآهم أبطئوا أخر"، فيؤخر لأجل الجماعة مع إمكان التقديم،

### SANKORE?

وفي رواية مالك عن عمر بن الخطاب: "والعشاء إذا غاب الشفق إلى ثلث الليل"، فمعنى غابة الشفق غاب الحمرة في الافق بعد غروب الشمس، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَالْمُخْتَارُ لِلعشَاء مِن مُغِيبِ الشَّفَقِ إِلَى ثُلَث الَّيْلِ الأوَّل وَضَرُوريُّها إِلَى طُلُوعِ الْفَجْرِ"، وقال أيضا في مرآة الطلاب: "قُلْتُ: قَد انْعَقَدَ إِجْمَاعُ الْعَلَماءَ عَلَى أَنَّ الْمُكَلَّفَ إِذَا اَخَّرَ الصَّلَاةَ حَتَّى خَرَجَ وَقُتُها فَهُو عَاصٍ لَلَّه وَرَسُولِه إِذَا اَخَرَهَا بِحَيْثُ لَمْ يُوقِعُها فِي الْوَقْتِ الْمُخْتَارِ وَلاَ فِي وَقْتِ الضَّرُورِيُّ، وكَانَ تَرْكُهُ لَهَا بَعَيْرِ عُذْرٍ فَهُوَ عاصٍ لَلَّه، وَلَمْ الخِدْرِ نَزلَ بِهِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ فِي تَاخِيرِهَا، ثُمَّ إِن اَوقَعَهَا فِي وَقْتِ الضَّرُورَةِ إِخْتَيَارًا مِّنْهُ فَهُو آلِثُم عَلَى الْمَشْهُورِ. وَقِي الْمُخْتَصِرِ، "وَأَيْمَ إِلَّا لِعُذُرِ".

160 قال الكرماني: الشك من الراوي عن جابر، فمعنى بعلس أي بظلمة آخر الليل، أي كان شأنه التعجيل لها دائما لا كما كان يصنع في العشاء من تعجيلها أو تأخيرها، ودليلها ما في رواية مالك عن عمر بن الخطاب: "والصبح والنجوم بادية مشتبكة" أي صلوها والنجوم ظاهرة واختلط بعضها بعض لكثرة ما ظهر منها وشاهد هذه الجملة ما أخرجه أحمد بن حنبل عن أبي عبد الله الصنابحي قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لا تزال أمتي بخير ما لم يؤخروا المغرب انتظارا للظلام مضاهاة اليهود وما لم يؤخروا الفجر امحاق النجوم مضاهاة النصرانية))، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان وَالمُخْتَارُ لِلصَّبْحِ مِنَ الْفَجْرِ الأُولِ لِلَي الْإِسْفَارِ وَضَرُورِيُّهُ إِلَى طُلُوعٍ الشَّمْسِ وَالْقَضَاءُ في جَمِيعٍ مَا وَرَاءَ ذَلِكَ"، انتهى وباتهائه انتهى الفصل في أوقات الصلاة، وبالله التوفيق.

### شُرُوطُ الصَّلاَةِ: 161 قَالَ تَعَالَى في شَأْن الطَّهَارَة 162: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾. 163

<sup>161</sup> جمع لشرط، وهو إلزامُ الشيء، أو أوائلها أي ابتداء أولها أو علاماتها، فمعناه أشياء التي بدأ بها الصلاة أو علامات التي يعرف أو يصحح بها الصلاة، فعد الشيخ بأربعة في هذا الفصل ولكنها سبعة لأن مندرجة في الطهارة طهارتان و مندرج في نرك الكلام ترك الأفعال كثيركما يأتي بيانا وذكر واحد في الفصل قبله في أوقات الصلاة ، فينقسم بعض علماء المالكية شروط الصلاة على قسمين: شروط صحة الصلاة كما يأتي وشروط وجوب الصلاة، فهذه الشروط لا ذكرها الشيخ رحمة الله عليه ولكن ذكرها تلميذه الشيخ عثمان بن إسحاق في سلم الهداة إلى معرفة أركان الصلاة: "أما شروط وجوبها فخدمة أشياء: الأول الإسلام والثاني البلوغ والثالث العقل والرابع إرتفاع الحيض والنفاس والخامس دخول الوقت، وجاحد وجوبها أو ركوعها أو سجودها كافر مرتد، يستتاب، فإن تاب ترك و إلا قتل، ومن أقر بوجوبها وامتنع من أفعالها، فليس بكافر ولكن لا يقرّ على ذلك، بل يطلب بفعلها إلى أن يصير معه من الوقت الضروري ما يسع ركعة كاملة بسجدتيها، فإن امتنع حدد وضرب، فإن لم يفعل قتل بالسيف حدا لا كفرا وصلى عليه غير الإمام وأهل الفضل، ولو خرج وقتها وصارت فائتة فلا يقتل على الأصح، ويؤمر الصبيّ بالصلاة إذا بلغ سبع سنين ويضرب على تركها تأدبا إذا بلغ عشر سئين"، وأدلتها ما قال ابن القاسم عن الإمام مالك بن أنس: ومَنْ تَرك الصلّاة قيل له: صلّ، ويود عنْ عَبْد المَلك بْنِ الرَّبِيع بْنِ سَبْرَةَ عَنْ أَبِه عَنْ جَدّه قَلَ قَلَ النّيقُ صلى الله عليه وسلم: ((مُرُوا الصّبِيّ بالصلاة إذا بلغ سبع سنين دوود عنْ عَبْد المَلك بْنِ الرَّبِيع بْنِ سَبْرَة عَنْ أَبِيه عَنْ جَدّه قَلَ قَلَ النّيقُ صلى الله عليه وسلم: ((مُرُوا الصّبِيّ بالصلاة إذا بلّغ سَبْعَ سنين وَاذِا بلّغ عَشْر سَيْنَ فَاضَرْبُوهُ عَلْبُها)).

162 الطهارة في اصطلاح أهل العلم صفة حكمية توجب لمن قامت به استباحة الممنوع منه بدونها، فإن كان الممنوع منه صلاة ونحوها فهي طهارة حدث: أي الطهارة منه، والحدث هو المنع القائم بالأعضاء لموجب من بول وغائط ونوم ونحوها من الأصغر أو جنابة وحيض ونفاس ونحوها من الأكبر، فالمحدث يحرم عليه التلبس بالصلاة وإذا وقع ونزل وصلى محدثا كانت صلاته باطلة، روى الترمذي عن عبد الله بن عمر قال عليه الصلاة والسلام: ((لا تُقبل صلاة بغير طهور))، فمعنى الشيخ هنا رجمة الله عليه بالطهارة طهارتان. الطَّهَارَةُ مِنَ الْحَدَثِ الأَصْغَرِ وَالأَكْبَرِ كما ذكرنا، وطَهَارَةُ الخَبثِ في الثَّوبُ وَالْبَدَنِ وَالْمَكَانِ وَهُوَ مَا يَمَسَهُ عَنْدَ الْقَبِامِ وَالسَّجُودِ وَالْجُلُوسِ، إن كان الممنوع منه بالنسبة لمن يريد الدخول في الصلاة تُوبًا أو مكانًا فهي طهارة خبث أي الطهارة منه، وأمًا ما لا يَمَسَهُ فَلاَ يَضُرُهُ وَيَجُورُ أَن يَصَلِّى عَلَى حَصِيرِ بِطَرْفِهِ الأَخْرِ مِنْهُ نَجَاسَةٌ، فمعنى الطهارة من النجاسة عند أهل الله هي إز الت ما يبعد العبد عن الله عند مناجاته، فالطهارة فربه تعالى والحدث والخبث والنجاسة بعد منه، فمن غلب البعد على القرب لم يصح عنده أحوال المناجات مع ربّه، والنجاسة في هذا المجال كل شيء يبعد العبد عن مناجاة ربه، وأما الطهارة مواضع الصلاة فهي القلب فمن شروط مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة ربه، وأما الطهارة مواضع الصلاة فهي القلب فمن شروط مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة ما الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة ما الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء عن هذا المجال كل شيء يبعد العبد عن مناجاة مع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة ربه، وأما الطهارة مواضع الحق ان تطهير القلب من كل شيء يبعد العبد عن مناجاة ربه وأما الطهارة من المتحد عن الله علي المتحد العبد عن الله عنه الحق ان تطهير العبد عن الله علي المتحد العبد عن الله علي المتحد العبد عن الله علي المتحد عن الله علي المتحد العبد عن الله علي المتحد عن الله علي المتحد علي المتحد عن الله عل

163 سورة البقرة: 222 فمعنى قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يُحِبُ التَّوَّابِينَ﴾ المنيبين من الإدبار عن الله وطاعته إليه، أو التوابين من الأفذار والذّنوب، أو هم المتطهرون بالماء من الجنابة والأحداث للصلاة والمتطهرات بالماء من الحيض والنفاس والجنابة والأحداث من النساء أو المتطهرين من أدبار النساء أن يأتوها كما قال مجاهد: من أتى امرأته في دبرها فليس من المتطهرين، فجعل الله تعالى التوبة والطهارة في مقام واحد لأن التوبة طهارة الباطن والطهارة توبة الظاهر، فلذلك أودع العلماء رحمة الله عليهم الطهارة أول المسئلة في فروع الدين الظاهر وأودع التوبة أول المسئلة في فروع الدين اللطاهر وأودع التوبة أول المسئلة في هذا الكتاب.

### وَقَالَ فِي شَأْنِ إِسِنتِقْبَالِ الْقِبْلَةِ: 164 ﴿فَولِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهِكُمْ شَطْرَهُ ﴾. 165

164 اتفق المسلمون على أن التوجه إلى القبلة أعني الكعبة في المكة شرط من شروط صحة الصلاة، فشرع لنا استقبال البيت إذا أبصرنا حين صلاتنا، واستقبال جهته إذا غاب عنا بمسافة وغير ذلك، فقال الشيخ الحاتمي في هذا مجال: "وفرضه في اجتهاده بالغيبة إصابة الإجتهاد لا إصابة العين، وذلك لو كان فرضه إصابة العين فإن العبد مأمور بأن يستقبل ربّه بقلبه في صلاته، بل في جميع حركاته وسكناته لا يرى إلا الله، وقد علمنا أن ذات الحق وعينه يستحيل على المخلوق معرفتها، فمن المحال استقبال عين ذاته بقلبه، أي من المحال أن يعلم العاقل ربّه من حيث عينه، وإنما يعلمه من حيث جهة الممكن في افتقاره إليه وتميّزه عنه بأنه لا يتصف بصفات المحدثات على الوجه الذي يتصف به المحدث الممكن لأنه: ﴿لَيْسَ كَمَثْلُهِ شَيْءٌ﴾، فلا يعرفه إلا بالسلوب وهذا سبب قولنا بالجهة لا بالعين"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في شفاء الناس من داء الغفلة والوسواس "قبلة وجهه المسجد الحرام وقبلة روحه البيت المعمور وقبلة قلبه عرش ربّه وقبلة سرّه الذات المقدّس متعلقا بالله معرضا عما سوى الله، فيقدر بعده من دنياه يقرب سره من مولاه، رزقنا الله بمنه وكرمه أمين."

165 سورة البقرة: 144، فمعنى قوله تعالى: ﴿فُولَ وَجْهَكَ﴾ أي ذاتك استقبل في الصلاة، ﴿شُطِّرَ الْمَسْجِد الْحَرَامِ﴾ أي نحو المسجد المحرم فيه القتال وتعرّض الظلمة الجبابرة: أي الكعبة، وأصل الشطر: ما انفصل عن الشيء مصدر شطر: انفصل، ثم استعمل للجانب وإن لم ينفصل، وفيه إشارة إلى أن المأمور باستقباله للبعيد جهتها فإن استقبال عينها حرج عليه بخلاف القريب منها، واستقبالها شرط في صحة الفرائض، إلا في صلاة المسايفة، والرّاكب يخاف لصاً أو سبعاً إن نزل فيصلي على الدّابة إلى القبلة أو غيرها، ﴿وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوِهَكُمْ ﴿ خطابَ للأمة، في الصلاةِ أي ذواتكم، مجاز لغوي، ﴿شَطْرَهُ ﴾ خص الرسول بالخطاب أوَّلاً تعظيماً له وإيجاباً لرغبته، ثم عمم تصريحاً بعموم الحكم وتأكيداً لأمر القبلة وتخصيصاً للأمة على المتابعة، وحيثما أن يكون شرطاً وغير شرط أي أيّ مكان كنتم من بر ّ أو بحر، قال الشيخ في سوق الأمة: "مَا جَاءَ في اسْتَقْبَال الْقبْلَة وفي صنحيح الْبُخَاريّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَّيْه وَسَلَّمَ ((اسْتُقُبل الْقَبْلةُ فَكَبِّرْ))، وفي الحديث استحباب استقبالها للدعاء ويلحق به القراءة والأذان وسائر الطاعات إلا ما خرج بدليل كالخطبة، اتفق المسلمون على أن التوجه نحو البيت شرط من شروط صحة الصلاة لقوله تعالى ﴿ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام﴾ أما إذا أبصر البيت، فالفرض عندهم هو النوجه إلى عين البيت، ولا خلاف في ذلك، وقال الشيخ الحاتمي: "وما تعبدنا الله بالأرصاد ولا بالهندسة المنبئة على الأرصاد المستنبط منها أطوال البلاد وعروضها، فإنا بكل وجه إذا أخذنا نفوسنا بها على غير يقين، فتبين أن الفرض على المكلف الاجتهاد لا الإصابة، فلا إعادة على من صلى ولم يصب الجهة إذا تبين له ذلك بعدما صلى"، قال الشيخ أحمد بن عبد الله الغيني: "ويجب عل كل مكلف أن يتعلم أدلة القبلة إن لم يجد من يقاده، والمجتهد لا يقلد غيره مع ظهور العلامات له، وتمكنه من الإستدلال"، قال إين القاسم: "دليل القبلة بالنهار أن تستقبل ظلك عند وقوفك قبل الأخذ في الزيادة فذلك فبلتك"، قال بعض العلماء: "وفي قول إبن القاسم لا يجري في كل زمان"، وقال الأجهوري: "والذي ليس فيه أهلية الإجتهاد ولم يجد من يقلده ولو محرابا صحيحا فأنه عليه أن يجعل المغرب في صلاته خلف ظهره أو يجعل المشرق أمام وجهه، (أقول هذا القول من الأجهوري يجري لأهل المغرب وبلاد السودان) وتصح صلاته في أي زمن لأنه حصل له إنحراف يكون يسيرا، وهو لا يضر عندنا فيمن كان في غير المساجد الثلاثة، ومن جملة العلامات لمن كان مصريا أن يجعل القطب خلف أذنه اليسرى، وإن كان بالعراق خلف أذنه اليمنى، وإن كان بالشام يجعله وراء ظهره، وإن كان باليمن يجعله أمامه، فأنه إن فعل ذلك يكون مستقبلا"، قال الشيخ أحمد بن عبد الله الغيني: "وإن اعمي وسأل عن الأدلة وقلد غيره مكلفا عارفا ومحرابا، فإن لم يجد المقلد من يقلده أو تحير المجتهد فإنه يتخيّر جهة تركن إليها نفسه ويصلى وإن

# SANKORE?

صلى للأربع جهات لكل فعله حسنا لإختيار بعض الشيوخ له، وأما العاجز عن الإستقبال بكل وجه كالمصلى في حالة الإلتحام أو من تحت هدم فإنه يسقط عنه الإستقبال وتصح صلاته كما تصح صلاة المسافر قصر على دابته النافلة لجهة يسيرها ولو كانت وترا".

106 اتفق العلماء على أن ستر العورة فرض بلا خلاف، وأبين حكمه بعد ما يأتي إن شأء الله، فمعنى ستر العورة في لغة أهل الله أن يستر العالم بالله عن الجاهل أسرار الحق في أيات وأحاديث المتشبهات، فإن الجاهل إذا سمع ذلك أذاه إلى فهم محظور من حلول أو تحديد أو تشبيه، فلا يزيد على ما فسره به للجاهل والعوام إلا على قدر عقولهم كما رواه الديلمي عن ابن عباس قال: أمرينا أن نكلم الناس على قدر عقولهم"، فلذلك قال الشيخ رحمة الله عليه في إحياء السنة وإخماد البدعة: "والنظر في كتب أهل الكشف لا يجوز إلا للعالم الذي يعلم كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، يأخذ منها ما بان رشده، ويدع ما لم يتضح له مسلماً له غير عامل به، لا لتقص في قائله، بل لعدم الوقوف على علمه، إذ لا يكلف أحد بما لم ينته إليه علمه، بل لا يجوز اتباعه (وكلا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ علم المنتوب الله فقط الله فقط علم علم علم علم المنتوب وخاصة المستعدين من أهل الله فقط"، وقال فيه أيضا علوم الحقائق والأسرار والحتم مؤلفاتي، وذلك القبيل إلا على أهل الخصوص وخاصة المستعدين من أهل الله فقط"، وقال فيه أيضا على ذلك وعلمتُه من غير تطلب، أخذ على العهد والميثاق أن لا افشى إلى أحد ما عندي من سر الزمان وما يكون فيه من الملوك والوزراء، وقد طلعت على ذلك وعلمتُه من غير تطلب، أخذ على العهد والميثاق أن لا افشى إلى أحد علم السر الذي أقام الله به هذه الدولة، وإنه لا يلبق على ذلك وعلمتُه من غير تطلب، أخذ على السر، وأنه يتصرف فيهم كيف شاء، واعلم ذلك".

167 سورة الأعراف: 31. فمعنى قوله تعالى: ﴿ خُذُو اْ زِينَتَكُمْ ﴾ أي محلها وهو الثياب الساترة لعوراتكم من إطلاق الحال على المحل ﴿ عَيْدَ كُلِّ مَسْجِد ﴾ أي ما يحل فيه وهو الصلاة والطواف من إطلاق المحل على الحال، وفيه دليل على وجوب ستر العورة في الصلاة ، وأقل الواجب للرجل ما بين سرة وركبة ، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "واَلعَوْرَةُ مِن رَجُل واَلمَة وَحُرَة مَعَ إِمْرَأَة مَا بَيْنَ سُرَّة وَرَكُبة وَمَعَ أَجْنَبِي غَيْرَ الوَجْه والكَفَيْنِ وَمَعَ مَحْرَم غَيْرَ الوَجْه والأطْراف وتركبة ووركبة مَا يَراه من مَحْرَم وَمَن المُحْرَم كَرَجُلُ مَع مثله ولا تَطْلَب أَمَة بَتغطية رأس واعادت الحرَّة لكشف صدرها وأطْرافها بوقت ككشف أمة فَخذًا لا رَجُل ويُستَحَب للمَ والد وصَغيرة سَتْر واجب على الحرَّة البالغة "، ويجب ستر العورة عن عيون الناس إجماعاً، ومن السنة أن يأخذ الرجل أحسن هيئة للصلاة وأجمل ثياب للجمع والأعياد.

وَقَالَ فِي شَأْنِ تَرْكِ الْكَلَامِ: 168 ﴿ وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ ﴾ 169، أَيْ سَاكِتِينَ، كَمَا فِي حَدِيثِ زَيدِ بْنِ أَرْقَمَ، 170 رَوَاهُ اَلشَّيْحَان.

### SANKORE?

168 أي ومن شروط صحة الصلاة أيضًا ترك الكلام فالكلام عمدًا مفسد للصلاة إلا إذا كان لإصلاحها، مثل أن يَقُولَ الْمَامُومُ للإِمَامِ: المَّمْ فَيُخْبِرُ، وفي صحيح البخاري عن زيد بن أرقم: "كنّا نتكلّم في الصلاة حتّى نزلت ﴿ وقوموا للّه قانتين ﴾ فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام"، ومندرج في حكم هذه الأية ترك الأفعال الكثيرة فهي من شروط صحة الصلاة أيضًا وإن لم ذكره الشيخ رحمة الله عليه، فإنها مانعة من صحة الصلاة إذا حصلت وكانت كثيرة وكانت من غير جنس الصلاة، وأما اليسير فنغتفر كان من جنس الصلاة كرفع يديه في السجود أو كان من غير جنسها كما إذا ابتلع شيئًا يسيرًا كان بين أسنانه.

169 سورة البقرة: 238. فمعنى قوله تعالى: ﴿وَقُومُواْ اللّهِ في الصلاة ﴿قَانتِينَ ﴿ أَي داعين، قاله ابن المسيب: المراد به القنوت في الصبح، وَهُوَ من فضائل الصلاة الذي يَقْرَاهَا سرًّا قَبَلَ الرُكُوعِ بَعْدَ ثَمَامِ الْقَرَاءَة في الرَّكْعَة الثَّانِية مِن صلَاة الدي يَقْرَاهَا سرًّا قَبَلُ الرُكُوعِ بَعْدَ ثَمَامِ الْفَرَاءَة في الرَّكْعَة الثَّانِية مِن صلَاة الصبعج: اللَّهُمَّ النَّهُ لَكَ، وَنَشْكُرُكُ وَنَوْمِنُ بِكَ وَنَتَوَكَّلُ عَلَيْكَ وَنَتُوبُ عَلَيْكَ وَنَثْنَى عَلَيْكَ، الْخَيْرَ كُلَّهُ لَكَ، وَنَشْكُرُكُ وَلاَ نَكْفِرُكَ، وَنَحْنَعُ لَكَ وَنَخْلَعُ وَنَتْلَعُ وَلَمْ فَي المَرْكَة بِالْكَفْرِينَ وَنَتْرَكُ مَن يَكْفِرُكَ، اللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلَكَ نُصلِي وَنَسْجُدُ وَإِيْكَ نَسْعَى وَنَحْفَدُ نَرْجُو رَحْمَتَكَ وَنَخَافُ عَذَابَكَ الْجَدَّ إِن عَذَابَكَ بِالْكَفِرِينَ مُلْحِقُ، كُمْ رَوْهُ إِينَ أَبِي شيبة عن عبد الرحمن بن ابزى، وقيل مطيعين لقوله عليه السلام: ((كلّ قنوت في القرآن فهو طاعة)) مُلْحِقُ، كما رواه إبن أبي شيبة عن عبد الرحمن بن ابزى، وقيل مطيعين لقوله عليه السلام: ((كلّ قنوت في الصلاة حتّى نزلت فهو طاعة)) فأمرنا بالسكوت ونُهينا عن الكلام، رواه الشيخان.

170 وهو أَبُو عَمْرُو زَيْدُ بنُ أَرْقَمَ بنِ زَيْدِ بنِ قَيْسِ ابْنِ النُعْمَانِ بنِ مَالك الأَغَرِّ بنِ ثَعْلَبَةً بنِ كَعْبِ بنِ الخَرْرَجِ بنِ الخَرْرَجِ بنِ الخَرْرَجِ الأَنْصَارِيُّ، وَقَالَ الوَاقديُّ، وَإِيْرَاهيْمُ بنُ المُنْذِرِ الْحِزَامِيُّ: مَاتَ بِالكُوفَةُ، سَنَةَ 68 الهجرية. قالَ الشيخ في مرآة الطلاب: "قُلْتُ: وَأَمَّا الطَّهَارَةُ اللَّهُوبُ فَقَلَ قَالَ في الرِّسَالَةِ، "وَطُهْرَةُ الْبُعْعَة لِلصَّلَاةِ وَاجِبةٌ وكَذَلِكَ طَهَارَةُ النَّوْبِ فَقِيلَ وَجُوبُ السُّنَنِ الْمُؤكَّدَة." وقد شُهِر كُلُ مِنَ الْقَوْلَيْنِ كَمَا فِي الْكَفَايَةِ شَرْحِهَا. "وَهَذَا الْخَلافُ يَجْرِي فِي طَهَارَة الْبَدْنِ "، كَمَا في اللهُوبَلَة فَقَدْ قَالَ في مِقْتَاحِ السَّدَادِ شَرْحَ ارْشَاد السَّالكِ، "أَمَّا كَوْنُ السَّقْبَالِ الْقَبْلَة شَرْطًا في صحقة المَّنَوْقَالِي اللهُوبُلَة فَيْد قَالَ في مِقْتَاحِ السَّدَادِ شَرْحَ ارْشَاد السَّالكِ، "أَمَّا كَوْنُ السَّقْبَالِ الْقَبْلَة شَرْطًا في صحقة المَالكَة فَلَا في الشَّرْطِيَّة وَعَدَمَهَا." وَأَمَّا سَتُرُ الْعَوْرَة فَقَدْ قَالَ الْخَرَاشِيُّ فِي شَرْحِ اللَّهَالَةِ الْمَعْرَدِة وَالْعَلْمَ اللهَوبُلَة عَلَى الْخَرَاقُ فِي شَرْح الْوَغُلَسِيَّةِ، " وَسِتْرُ الْعَوْرَة وَاجِب فِي الْصَلَاة عَلَى الشَّرْطِيَة وَعَدَمَهَا." وَأَمَّا سَرُّ الْعَوْرَة قَالَ في عُمَدَة الْبَيَانِ، "شَرَح الْمُغَلِّيةِ الْعَوْرة وَاجِب في الصَّلَاق الْمُقَرِّمَ اللهُ فَي الْمُقَرِّمَةُ اللهُ فَرْضٌ لِقُولُهِ تَعَالَى: ﴿ وَقُومُواْ اللَّهِ قَانتِينَ ﴿ النَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ فيقَ الشَرْطِيَة وباللهُ اللهُ في المُقَلَّةُ وَرُضٌ لِقُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَقُومُواْ اللَّهِ قَانتِينَ ﴿ النَّهُ عَلَى اللهُ السَّيْخِ وباللهُ الشَيخ وبائله التَوفيق.

### قَالَ تَعَالَي: ﴿فَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمنينَ كتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾. 172

أمر المأزهري: إنما الصلاة أزومُ ما فرصَ الله تعالى،" فمن هذا المعنى كل شيء صلاة، والصلاة من أعظم الفرض الذي أمر بلزومه، والصلاة أزومُ ما فرصَ الله تعالى، ومنع مَرْضع الممسر، تقول: صلَّيْتُ صلاة ولا تقُل: تَصلية، وصليَّتُ على النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن الأثير: وقد تكرر في الحديث ذكر الصلاة، وهي العبادة المخصوصة، وأصلها الدعاء في اللغة فسميّت ببعض أجز انها، وقيل: أصلها في اللغة التعظيم، وسميّت الصلاة المخصوصة صلاة لما فيها من تعظيم الربّ تعالى وتقدس، لا خلاف بين أهل العلم وجماعة أهل السير أن الصلاة إنما فرضت بمكة ليلة الإسراء حين عرج به إلى السماء، وذلك منصوص في الصحيح وغيره، ومن فضائل الصلاة أن الله يجمع فيها جميع العبادات كما قال الشيخ عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في كتابه شفاء الناس: "ففيها ذكر الله وتلاوت كتابه، ودعاءه، وتسبيحه، وتحميده، وتمجيده، وتكبيره، ومنع الكلم بغير ذكره، والأنس بالله، ورفض ما سواه، ومجاهدة الشيطان، ومنع الأكل والشرب بمنزلة الصوم، واستقبال ببيت الله الحرام بمنزلة الحج، والاعاء للمسلمين بمنزلة الصدقة، وهذا كله مع زيادة خشوع وخضوع لله بالركوع والسجود والقيام لله والقعود لله ومناجاته." واعلموا ومعدن المصافات، فيها تتمع ميادين الأسرار وتشرق فيها شوارق الأنوار، فإذا أراد الله تعالى أن يرحم العبد بالقرب من جنابه ومعدن المسلاة وحببها إليه حتى قربت من حضرة الحبيب عز وجل ومناجات القرب فقرعت الباب وطلبت رفع الحجاب كما قال عليه الصلاة والسلام: ((الصَّلَة مَحلُ المُنَاجَات))، فالمناجات هي كما قال الشيخ أبو بكر جلو رفع الأستار." فلذلك "المشاورة والمكالمة مع الأحباب، فمناجات العبد لربّه بالتلاوة والأذكار، ومناجات الربّ لعبده بالنقهم والفتح ورفع الأستار." فلذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: ((المُصلّى يُناجي ربّه)).

172 سورة النساء: 103، معنى قوله تعالى: ﴿فَقَيْمُوا الصَّلاَة﴾ فالأمر معناه الوجوب ولا خلاف فيه، فإقامة الصلاة أداؤها بأركانها وشرائطها وسننها وهيئاتها تامة في أوقاتها، فقام الشيء أي دام وثبت، وليس من القيام على الرجل، وإنما هو من قولك: قام الحق أي ظهر وثبت، وإلى هذا المعنى أشار عمر رضى الله عنه بقوله: من حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ومن ضيعها فهو لما سواها أصيع، فقال تعالى: ﴿وَلَقِمِ الصَّلَاةَ﴾ فأمرنا الله تعالى أن أقيموا الصلاة بجميع أحكامها ومقتضياتها ولوازمها، وقال في الحكم العطائية: "ليكون همك إقامة الصلاة لا وجود الصلاة"، وقال القشيري: "إقامة الصلاة هو القيام بأركانها وسننها ثم الغيبة عن شهودها بروية من يصلى له، فتحفظ عليه أحكام الأمر بما يجرى عليه منه من ملاحظتها محو نفوسهم منه مستقبلة إلى القبلة وقلوبهم مستقرة في حقيق الوصلة"، فالمقصود في الصلاة حركة الجسم مع حركة القلب ليكون همك إقامة الصلاة ظاهرا وباطنا وهو إتقانها، والقيام بحقوقها الظاهرة والباطنة حفظ حدودها مع حفظ السر مع الله عز وجل، فقال تعالى: ﴿فَسَبِّحْ بِحَدُ رَبِّكَ وَكُن مَن السَّاجِدِينَ \* وَاعَبُدُ رَبِّكَ حَتَى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ﴾، وقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في شفاء النسن. "وحيث مع الله أي الصلاة إنما ذكرها بشرط إقامتها، وهو إتيانها في أوقاتها مع شرائطها، ومن اعظمها الخشوع وهو حضور القاب فيها مع معدوداً بأفعال وأقوال، ﴿مُوقُوتاً﴾ مقدراً وقتها فلا تؤخر عنه، وقال زيد بن أسلم: "﴿مَوقُوتاً﴾ منتجا، أي تؤدونها في أنجمها، على المغيمنين: البالغين، فلا تبعينه، بقال: وقته فهو موقت"، والمراد بالمؤمنين: البالغين، فلا تجب على الصبيان لكن يؤمرون بها لسبع ويضربون عليها لعشر كما ذكرنا، وأما الكفار فهي فريضة عليهم بشرطها: الإسلام، إذ هم مكلفون بالفور ع على المشهور.

وَفِي <u>صَحِيح</u> الْبُخَارِي عَن أَبِي هُريرَةَ فِي قِصَّةِ الأَعْرَابِيِّ: 173 ((إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلاَةِ 174 فَكَبِّر 175 ثُمَّ أَقرأُ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْءَانِ 176 ثُمَّ اَرْكَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا 177 ثُمَّ اَرْفَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِمًا 178 ثُمَّ اَسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ سَاجِدًا 179 ثُمَّ اَفْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا)). 180

173 وهو أبو هريرة أبو الأسود عبد الرحمان بن صخر الدّوسي اليمانيّ، الإمام الفقيه المجتهد الحافظ صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم مسيد الحفاظ الأثبات، فشهد خيبر مع النبيّ صلى الله عليه وسلم، فصحب رسول الله صلى الله عليه وسلم أربع سنين، وكان أحفظ الصحابة كما قال الشافعي: أبو هريرة أحفظ من روى الحديث في دهره"، فمات سنة تسع وخمسين هجرية وله ثمان وسبعون سنة، وقصة الأعرابي المذكور هو في الرجل الذي لا يتم أركان الصلاة وهو خلاد بن رافع وفي رواية: أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل المسجد فدخل رجل فصلى فسلم على النبيّ صلى الله عليه وسلم فردّ وقال ((ارجع فصل فإنّك لم يصل)) فرجع يصلى كما صلى ثمّ جاء فسلم على النبيّ صلى الله عليه وسلم فقال ((ارجع فصل فإنّك لم يصل)) ثلاثًا فقال ولّذي بعثك بالحق ما أحسن غيره فعلّمني فقال كما ياتي.

174 فمعنى هذه العبارات كثيرة ففيه أثبت الإقامة التي هي أول من عشرين سنن الصلاة، ودليل إنها سنة ما ورد في صحيح البُخاري عن أنس قال: أُمر بلالا "أن يَشْفَعَ الأذان ويُوتِر الإِقَامَة، المراد بالأمر من له الأمر الشرعي الذي يلزم اتباعه سنة لا واجبة والفاعل هو الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد وقع في رواية روح بن عطاء: "قأمر بلالا" بالنصب وفاعل أمر هو النبي صلى الله عليه وسلم، وأصرح من ذلك رواية النسائي وغيره عن قتيبة عن عبد الوهاب بلفظ " أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بلالا "، أي يأتي بألفاظ الإقامة وترا، قال الزين بن المنبر، ففي هذه العبارات أثبت فرض القيام لتكبير الإحرام فهو الفريضة الثالثة، فهو فرض في الصلاة للقادر على القيام غير المسبوق، وهو الذي وجد الإمام راكعا له، فالمراد بالقيام هو القيام إستقلالا، أما في صلاة النفل فلا يجب القيام على العاجز عنه في صلاة الفرض، وفي رواية أبي داود: قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلّم: "إذا قام إلى الصلّة..." دليل بفرض القيام لها، ففي هذه العبارات أثبت فرض القيام، وفي رواية هشيم عن الفريضة الخامسة، فالقيام لها فرض للإمام والفذ إذا كان قادرا عليه، وأما العاجز عنه فلا يجب عليه القيام، وفي رواية هشيم عن عبد الحميد: "ثمّ يمكث قائمًا حتى يقع كلّ عظم موقعه ثمّ يقرأ" وفي رواية أبي داود: "ثمّ يكبر حتى يقر كلّ عظم في موضعه معتدلاً شي بقرأ"، فهذان الروايتان دليلا لفرض القيام عند قرائة الفاتحة، وأثبتا سنن القيام لقراءة السورة التي بعد الفاتحة وإذا تركه عمدًا أو سهواً فيسجد له، وهما أيضا دليلا على أرسال الايدي في الصلاة فمعنى: يقر" و"يقع"، في الروايتين يثبت ويستقر في محله ولا شك أن محل اليدين من الإنسان جنبه، وذلك هو الإرسال بعينه، كما قال الشيخ محمد الشنقيطي.

<sup>175</sup> أي تكبير الإحرام الذي يفتح به الصلاة، فسمي الإحرام لأن التكبير يحرم ما كان حلالا في خارجها، وقال بعض العلماء: سمي الدخول في الصلاة لأنه يحرم الأكل والشرب وغيرهما على المصلى ويمكن أن يقال: إن التحريم بمعنى الإحرام، أي الدخول في حرمتها، فكان يكبر صلى الله عليه وسلم ، ويقول: الله أكبر. اختلف العلماء في التكبير على ثلاثة مذاهب: فقوم قالوا: إن التكبير كله واجب في الصلاة. وقوم قالوا: إنه كله ليس بواجب وهو شاذ. وقوم أوجبوا تكبيرة الإحرام فقط، وهم الجمهور، قال مالك: لا يجزئ من لفظ التكبير إلا الله أكبر. وقال الشافعي: الله أكبر والله الأكبر اللفظان كلاهما يجزئ. وقال أبو حنيفة: يجزئ من لفظ التكبير كل لفظ في معناه مثل: الله الأعظم، والله الأجل. ففي كل صلاة ثنائية إحدى عشرة تكبيرة وهي تكبيرة الإحرام وخمس في كل ركعة، وفي الرباعية اثنتان كل ركعة، وفي الثلاثية سبع عشرة وهي تكبيرة الإحرام وتكبيرة القيام من التشهد الأول وخمس في كل ركعة، وفي الرباعية اثنتان وعشرون، ففي المكتوبات الخمس أربع وتسعون تكبيرة، وكما ذكرنا أن تكبير الإحرام واجبة وما عداها سنة لو تركه صحت

صلاته لكن فاتته الفضيلة وموافقة السنة، هذا مذهب العلماء كافة إلا أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى في إحدى الروايتين عنه أن جميع التكبيرات واجبة، وذهب مالك إذا ترك تكبيرتين أو أكثر سوى تكبيرة الإحرام فسجد سجدة السهو قبل السلام.

<sup>176</sup> لم تختلف الروايات في هذا عن أبي هريرة، وفي رواية إسحاق: "ويقرأ ما تيسر من القرآن مما علمه الله"، وفي رواية يحيى بن على: "فإن كان معك قرآن فاقرأ وإلا فاحمد الله وكبره وهلله". وفي رواية محمد بن عمرو عند أبي داود: "ثم اقرأ بأم القرآن أو بما شاء الله". ولأحمد وابن حبان من هذا الوجه "ثم اقرأ بأم القرآن ثم اقرأ بما شئت"، ترجم له ابن حبان بباب فرض المصلي قراءة فاتحة الكتاب في كل ركعة. وقيل: إن قوله: "ما تيسر" محمول على ما زاد على الفاتحة جمعا بينه وبين دليل إيجاب الفاتحة. ويؤيده الرواية التي تقدمت لأحمد وابن حبان حيث قال فيها: "اقرأ بأم القرآن، ثم اقرأ بما شئت"، فهذا الدليل على إن الفاتحة من فرض والسورة بعدها من سنن..

177 قوله: ((حتى تطمئن راكعا)) في رواية أحمد هذه القريبة: ((فإذا ركعت فاجعل راحتيك على ركبتيك وامدد ظهرك وتمكن لركوعك))، وفي رواية إسحاق بن أبي طلحة: ((ثم يكبر فيركع حتى تطمئن مفاصله ويسترخي))، فأثبت الركوع وهو الفريضة السادسة وهو انحناء ظهر المصلي بحيث وضع راحتاه على ركبته فخذ به، فالركوع الكامل هو أن يسوي المصلي أثناء الركوع ظهره وعنقه فلا ينكس رأسه و لا يرفعه، ويندب تمكين الراحتين من الركبتين مفرقا أصابعه ومن غير ابراز لهما، في رواية البخاري: "أمكن يَديه من رُكبتيه ثم هَصرَ ظَهْره ألا أي ثناه في استواء من غير تقويس، وفي رواية عيسى: "غير مقنع رأسه و لا المصوبه"، ونحوه لعبد الحميد وفي رواية فليح عند أبي داود: "فوضع يديه على ركبتيه كأنه قابض عليهما"، وفي رواية ابن لهيعة عن يزيد بن أبي حبيب: "وفرج بين أصابعه"، ومن سنن الركوع التسبيخ فيه وَهُوز: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظيم وَبِحَمْده ثَلاثنا لما كان المصلي في وقوفه بين يدي ربه في الصلاة له نسبة إلى القيومية، ثم انتقل عنها إلى حالة الركوع الذي هو الخضوع، فشرع النبي صلى الله عليه وسلم على ما فهم من كلام الله تعالى إذا قال: ﴿فَسَبَعْ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظيم》، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((اجْعَلُوهَا في رُكُوعكُمُ))، أي أن المصلى يقول: سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظيم وَبَحَمْده ثَلاثًا، كما في حديث عتبة بن عامر.

178 في رواية ابن نمير عند ابن ماجه: ((حتى تطمئن قائما))، أخرجه ابن أبي شيبة عنه، به أثبت الفريضة السابعة وهو الرفع من الركوع، فإن ترك الرفع من الركوع عمدا أو جهلا بطلت صلاته، وأما ترك الرفع من الركوع سهوا فيرجع لحالة الركوع ثم يرفع ويسجد بعد السلام إلا المأموم فلا يسجد لأن الإمام يحمل عنه سهوه، ففي رواية البخاري: "فَإِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ اسْتَوَى حَتَّى يَعُودَ كُلُ فَقَالِ مَكَانَهُ، وزاد عيسى عند أبي داود " فقال سمع الله لمن حمده اللهم ربنا لك الحمد، ورفع يديه"، ونحوه لعبد الحميد وزاد: "حتى يحاذي بهما منكبيه معتدلا"، والمراد بذلك كمال الاعتدال، وفي رواية هشيم عن عبد الحميد: "ثم يمكث قائما حتى يقع كل عظم موقعه"، وقول: " وسَمَعَ الله لمَنْ حَمَدَهُ سُنَّةٌ " يسن للإمام والفذ أن يقولَ في كلّ ركعة حال الرفع من الركوع، أما المأموم فليست سنة في حقه بل يكره قولها، وينبغي لكل مصلي أن يقولها عند الرفع من الركوع لا عند القيام منه، ومن فضائل الركوع قولُ الْمَامُومِ وَالْفَذ: "ربَّنَا وَلَكَ الْحَمُدُ"، أو يَقُولَ المأموم والفاذ: "اللَّهُمَّ ربَّنَا لَكَ الْحَمُدُ"، وَهُو مُعُتَدلُ قَائمٌ لاَ عَنْدَ الرَّفْع كما في روح الصلاة الشيح عبد الله بن فودي رحمة الله عليه رحمه الله تعالى، وفي صَمَدِح اللبُخَارِيُّ عَن عَائشَةً أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ ((إنّمَا للشيح عبد الله بن فودي رحمة الله عليه رحمه الله تعالى، وفي صَمَدِح اللبُخَارِيُّ عَن عَائشَةً أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ ((إنّمَا جُعلَ الإِمَامُ لِيُؤنَمَّ بِهِ فَإِذَا ركَعَ فَاركُعُوا وَإِذَا قَالَ سَمَعَ اللَّهُ لَمَن حَمَدَهُ فَقُولُوا ربَّبَا ولَكَ الْحَمَدُ)).

<sup>179</sup> في رواية إسحاق بن أبي طلحة: "ثم يكبر فيسجد حتى يمكن وجهه أو جبهته حتى تطمئن مفصاله وتسترخي". واستدل بهذا الحديث على وجوب الطمأنينة في أركان الصلاة، وبه قال الجمهور، وأثبت به السجود على الجبهة وهي الفريضة الثمانية، والجبهة مستدبر ما بين الحاجبين الى الناصية وهي شعر مقدم الرأس ويكفي الصاق جزء من الجبهة بالأرض ولو كان صغيرا، أما الصاقها كلها بالأرض فهو مندوب، أما لو سجد المصلي على ما فوق الحاجب لم يكف، ويشترط استقرار الجبهة على ما سجد عليه

المصلي، وإن سجد المصلي أنفه دون جبهته اعاد صلاته أبدا، فقال مالك: إن سجد على جبهته دون أنفه جاز، وإن سجد على أنفه دون جبهته لم يجز، أما السجود على صدر القدمين وعلى الركبتين والكفين فهو سنة، وقد ورد في البخاري: "فإذا سَجَدَ وَضَعَ يَدَيْه غَيْرَ مُفْتَرش وَلاَ قَابضهَمَا وَاسْتَقْبَلَ بأَطْرَاف أَصَابع رجْلَيْه الْقَبْلَةَ، ولابن حبان من رواية عتبة بن أبي حكيم عن عباس بن سهل: "غير مفترش ذراعيه"، وفي رواية عيسى: "فإذا سجد فرج بين فخذيه غير حامل بطنه على شيء منهما"، وفي رواية عتبة المذكورة: "ولا حامل بطنه على شيء من فخذيه"، وفي رواية عبد الحميد: "جافي بديه عن جنبيه"، وفي رواية فليح: "ونحي بديه عن جنبيه ووضع يديه حذو منكبيه"، وفي رواية ابن إسحاق: "ثم ثبت حتى اطمأن كل عظم منه، ثم رفع رأسه فاعتدل"، وفي رواية عبد الحميد: "ثم يقول الله أكبر ويرفع رأسه ويثني رجله اليسرى فيقعد عليها حتى يرجع كل عظم إلى موضعه"، فقد ورد في البخاري: "أُمرْنَا أَن نَسْجُدَ عَلَى سَبْعَة أَعْظُم وَلاَ يَكُفّ ثَوْبًا وَلاَ شَعْرًا"، فهذه ما ورد من النبي صلى الله عليه وسلم في هيئة السجود، وأما أسراره اعلموا إن السجود محل الخضوع والإنكسار والتذلل والإفتقار والإضطرار، فقال الشيخ محيي الدين عبد القادر الجيلاني رحمه الله تعالى: "أتيتُ الأبواب كلها فوجدتُ عليها إزدحامًا، فأتيتُ باب الذل والإنكسار فوجدتُه خاليًا فدخلتُ."، فاعظم محل التذلل والإنكسار هو في السجود، واشار إلى ذلك في الحديث قد رواه البخاري عَن ابْن عَبَّاس رَّضيَ اللُّهُ عَنْهُمَا عَن النَّبيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ ((أُمرِنَا أَن نَسْجُدَ عَلَى سَبْعَة أَعْظُم))، فاتفق العلماء على أن السجود يكون على سبعة أعضاء وقيل ثمانية أعظم: وهي الوجه الذي هو الجبهة والأنف معًا واليدين والركبتين وأطراف القدمين، والإشارة رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث إنّ العبد إذا يريد أن يتقرّب إلى مولاه ينبغي له يمحو رسومه وأشكاله وصفاته ثمانية الّتي هي: وجوده، وحياته، وإرادته، وقدرته، وعلمه، وسمعه، وبصره، وكلامه بشهود وجود اللَّه وحياة اللَّه، وإرادة اللَّه، وقدرة اللَّه، وعلم اللَّه، وسمعه، وبصره، وكلامه تعالى، فليرى أن لا الوجود في الحقيقة إلَّا اللَّه تعالى، ولا شيء حيّ في الحقيقة إلَّا هو، فكلّ شيء هالك إلَّا وجهه تعالى، فلا يشاء العبد إلًا ما شاء ربّه تعالى، فلا قدرة له إلا قدرة القدير المقتدر ولا سمع له إلا سمع السميع الخبير ولا بصر له إلا الرقيب البصير عز وجل، فإنّ العبد يرى نفسه موتّى وفنى، فلا وجود له، ولا حياة له، ولا إرادة له، ولا قدرة له، ولا علم له، ولا سمع، ولا بصر، ولا يتكلم إلا بالله تعالى، فيتقرّب العبد إلى ربّه بأن يتعرف بصفاته حقيقة التي هي: العدم، والموت، والإكراه، والعجز، والجهل، والصمم، والعمى، والبكم، فإذا العبد يعرف نفسه فقد يعرف ربّه كما ورد في الحديث، فصفات العبد مضادة صفات الرّبّ فبهذه المعرفة يتقرّب العبد إلى مولاه فإذا سجد بهذه النية فهي السجدة الحقيقة وصلاة الوصلة كما ورد في الحديث: ((أَقُرَبُ مَا يَكُونَ الْعَبْدُ من رَبِّه وَهُوَ سَاجِدٌ))، اللهم اجعانا من الساجدين لك والواصلين إليك.

<sup>180</sup> وفيه دليل على أن وضع اليمنى على اليسرى ونحو ذلك مما لم يذكر في الحديث ليس بواجب، فلا يذكر فيها القبض بل كلّ حديث وصفت فيه صلاة النبّيّ صلّى الله عليه وسلّم لم يذكر فيها القبض لأن الإرسال هو الأصل كما في حديث أبي حميد السّاعديّ فكانوا الأجلاء من الصّدابة والتّابعين وتابع التّابعين يرسلون أيديهم في الصّلاة فأخرجه ابن أبي شيبة عن الحسن وإبراهيم وابن المسيب وابن سرين وسعيد بن جبير أنّهم كانوا يَرسُلُونَ أيديهم في الصّلاة وروى ابن المنذر عن ابن الزبير والحسن البصري والنخعي أنّه يَرسُلَهما وَلاَ يَضَعُ اليمنى على اليسرى وأخرج أبن أبي شيبة عن يزيد بن إبراهيم قال سمعت عمرو بن دينار قال كان ابن الزبير إذا صلى يَرسُلُ يديه فشهد ابن عباس بأن صلاة ابن الزبير هي صلاة النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم كما أخرجه أبو داود عن ميمون المكي عن ابن عباس قال إن أحببْت أن تَنظر إلى صلاة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فَاقُتَد بصلاة عبد الله بن الزبير فإن ابن الزبير أخذ صفة الصّلاة عن أبي بكر الصّديق كما أخرج الخطيب في تاريخ بغداد عن أحمد بن حنبل رضي الله تعالى عنه قال حدثتي عبد الرزاق قال إن أهل مكة يقولون أخذ ابن جُريج صفة الصّلاة عن عطاء وأخذها عطاء عن ابن الزبير وأخذها ابن الزبير عن أبي بكر الصّديق وأخذها أبو بكر عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة وأخذها ابن الزبير عن أبي بكر الصّديق وأخذها أبو بكر عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة

### SANKORE?

البيان: في بَابٌ في فَرَائض الصَّلاَة وَ سُنَنَهَا "أَمَّا فَرَائضُ الصَّلاَة فَخَمْسَةَ عَشَرَ نيَّةُ الصَّلاَة الْمُعَيِّنَة؛ ونيَّةُ اَلإِقْتَدَاء للمَأْمُوم؛ وتَكْبيرَةُ ٱلإحْرَام؛ وَٱلْقِيَامُ لَهَا؛ وَٱلْفَاتِحَةُ؛ وَٱلْقِيَامُ لَهَا؛ وَٱلرَّكُوعُ؛ وَٱلرَّفْعُ منْهُ؛ وَٱلسُّجُودُ عَلَى ٱلْجَبْهَة؛ وَٱلرَّفْعُ منْهُ؛ وَٱلطَّمَانيَنَةُ؛ وَ اَلتَّرْتيبُ بَيْنَ فَرَائضهَا؛ وَالْجُلُوسُ بمقْدَار مَا يَفْعَلُ فيه السَّلاَمَ؛ وَالسَّلاَمُ. أَمَّا سُنَنُ الصَّلاَة فَإِثْنَا عَشَرَ: اَلسُّورَةُ؛ وَالْقيَامُ لَهَا؛ وَالسِّرِ فيمَا يُسَرُّ فيه؛ وَاَلْجَهْرُ فيمَا يُجْهَرُ فيه؛ وَكُلُّ تَكْبيرَة سُنَّةٌ إلاَّ تَكْبيرَةَ الإِحْرَام فَإنَّهَا فَرْضٌ كَمَا تَقَدَّمَ؛ وَسَمَعَ اللَّهُ لمَن حَمدَهُ للإمَام وَالْفَذِّ؛ وَالْجُلُوسُ الْأُوَّلُ؛ وَالزَّائدُ عَلَى قَدْر مَا يَفْعَلُ فيه اَلسَّالَمَ منَ الجُلُوسِ الثَّاني؛ وَالتّشْمَهُدَان؛ وَرَدُّ اَلسَّلاَم عَلَى اَلإِمَام وَعَلَى مَن كَانَ عَلَى يَسَارِهِ؛ وَٱلْجَهْرُ بِتَسْلِيمَةِ التَّحْليلِ؛ وَالسِّنْرَةُ للإِمَامِ وَٱلْفَذَّ إِن خَشْيَا أَن يَّمُرَّ أَحَدٌ بَيْنَ يَدَيْهِمَا"، وفال عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في صفة الصلاة وكيفيتها: "وَأَعْلَمْ أَنَّ الصَّلاَةَ هي عمَادُ الدِّين فَمَن أَقَامَهَا فَقَدْ أَقَامَ الدِّينَ وَمَن تَركَهَا فَقَدْ هَدَمَ الدِّينَ، وَمن اقِامَتهَا الأَذَانُ لَهَا وَاتِّمَامُ أَرْكَانهَا وَايْقَاعُهَا في الْوَقْت وَفي الْجَمَاعَة وَفي الْمَسْجد وَرَعَايَة الْخُشُوع فيهَا فَمَن فَرَغَ منَ الْوُضُوء وَطَهَارَةِ الْخَبَثِ وَسِيْرِ الْعَوْرَةِ فَلْيَقُم إِلَى الصَّلاَةِ مُنتَصِبًا مُتُوَجِّهًا إِلَى الْقِبْلَةِ مُزَاوِحًا بَيْنَ قَدَمَيْهِ لاَ يَضُمُّهَا مُتَذَكِّرًا إِنَّهُ قَائمٌ بَيْنَ يَدَيِّ اللَّه تَعَالَى يُريدُ مُنَاجَاتَهُ فَيَحْضُرُ قَلْبَهُ وَيَنْوِي أَدَاءَ الْفَوِيضَةَ الْمُعَيَّنَةَ يَسْتَدِيمُ نِيَّتَهُ إِلَى أَخِرِ الْنَّكْبِيرِ يَقُولُ: اللَّهُ أَكْبَر رَافعًا يَدَيْه حَذَّوَ مَنْكبيْه ثُمَّ يَقْرَأُ الْفَاتِحَةَ بِتَمَام شَدَّاتِهَا وَحُرُوفِهَا وَيَجْتَهِدُ في الْفَرُق بَيْنَ الضَّاد وَالظَّاء ويَقُولُ أَمينُ في أَخرها ويَجْهَرُ الْقرَاءَةَ في الصَّبْح وَالْمَغْرِب وَٱلْعَشَاء وَيُسِرُّ في غَيْرِهَا ثُمَّ يَقْرِأُ السُّورَةَ أَوْ قَدْرَ ثَلاَث أَيَات منَ الْقُرآن فَمَا فَوْقَهَا ثُمَّ يَرْكَعُ بِالْتَكْبِيرِ إِلَى انْتَهَاء الرُّكُوع يَضَعُ رَاحَتَيْه عَلَى رُكْبَتَيْه نَاصِبًا لَهُمَا وِيُسَوِّي ظَهْرَهُ جَافِيًا مرفَقَيْه عَن جَنْبَيْه إِن كَانَ رَجُلاً وَتَنْضَمُّ الْمَرأَةُ في جَميع صَلاَتهَا قَائلاً: سُبْحَانَ رَبي الْعَظِيم وَبِحَمْده ثَلَاثًا، ثُمَّ يَرْفَعُ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوع بَعْدَ الطَّمانينَة قَائلاً: سَمعَ اللَّهُ لمَن حَمدَهُ، فَيَطْمَئنُ قَائلاً: اللَّهُمَّ رَبَّنا وَلَكَ الْحَمْدُ، إن كَانَ فَذًّا أَوْ مَأْمُومًا ثُمَّ يَهْوِي إِلَى السُّجُودِ بِتَكْبيرِ فَيَضَعُ رُكْبَتَيْه عَلَى الأَرْضِ وَجَبْهَتَهُ وَأَنْفَهُ وَكَفَيْه مَكْشُوفَات عَلَى الأَرْض ثُمَّ يَقُولُ: سُبُحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى وَبِحَمْده ثَلاَّتًا فَيَطْمَئنَ مُعُتَدلاً، ثُمَّ يَرْفَعَ منَ السُّجُود فَيطْمئنَ جَالسًا مُعْتَدلاً عَلَى رجّله الْيُسْرَى نَاصبًا قَدَمَ الْيُمْنَى وَاضعًا يَدَيْه عَلَى فَخذَيْه وَالأَصَابِعُ مَنْشُورَةُ، ثُمَّ يَأْتِي بِالسَّجَدَة الثَّانيَّة كَذَلكَ، ثُمَّ يُصلِّي الرَّكَعَة الثَّانيّة مثلُ الأُوْلَى وَيَتَشَهَّدُ ويُصلِّي عَلَى النِّبيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، ثُمَّ يَفْعَلُ في بَقيَّة الصَّلاَة كَمَا ذَكَرْنَا، ثُمَّ يَتَشَهُّدُ ثُمَّ يُسلّمُ بقَوْله: السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ يُجْزِمُ السَّلاَمَ وَلاَ يَمُدُّهُ، و تَميِيز أُ فَرَ ائضِ الصَّلاَةِ وَسُنَّنِهَا وَفَضَائِلِهَا مَذْكُورٌ فِي كُتُب الْفقْهِ، فَمَقْصُودُنَا مَا لاَ بُدَ منْهُ"، انتهى وباتهائه انتهى الفصل في الصلاة، و بالله التو فيق.

### قَضاء الْفوائت: 181

قَالَ تَعَالَي: ﴿وَأَقُم الصَّلَاةَ لذكْري ﴾. 182

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكُ<sup>183</sup> عَنِ اَلنَّبِيِّ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: ((مَن نَسِيَ صَلَاَةً فَلْيُصِلِّ 184 إِذَا ذَكَرَهَا لاَ كَفَّارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلكُ 185 ﴿ وَأَقُمُ الصَّلاَةَ لذكْرِيَ ﴾)). 186

<sup>181</sup> قضى الشيء بمعنى قضى ما فات منه فمعناه في فقه قضى ما فات من العبادات، فالمراد هنا الصلوات فاتفق علماء السنة على وجوب على الناسي والنائم أداء الصلاة التي نام عنها أو نسيها، واختلفوا في العامد والمغمي عليه، وأما تاركها عمدا حتى يخرج الوقت، فإن الجمهور على أنه آثم، وأن القضاء عليه واجب لأنه قد فاته أحد شروط التمكن من وقوع الفعل على صحته، وهو الوقت إذ كان شرطا من شروط صحة الصلاة كما قدمنا.

182 سورة طه: 14. فمعنى هذه الأية: ﴿وَأَقُم الصَّلَاةَ﴾ أفردها بالذكر لأنها أفضل الأعمال بعد التّوحيد، والعلة الّتي أناط بها، ﴿لذَكْري﴾ فيها الّذي هو المقصود من شرع الصلاة وسائر العبادات، والذّكرُ هو اللّساني والجوارحي المقرون بذكر القلب، وقيل لأذكرك بالثّناء عليك أو لأنى ذكرتها في الكتب المنزلة أو لأوقات ذكرى وهي مواقيت الصلاة أو لذكر صلاتي إذا فاتتك نوماً أو نسياناً، لحديث: ((مَن نَامَ عَن صَلاَة أُو نَسيَهَا فليصلها إذا ذكرها))، فبان في هذه الآية إن سبب الصلاة هو لذكر الحق ومناجاته كما قال عليه الصلاة والسلام: ((الصَّلاَةُ مَحَلُ الْمُنَاجَاتِ))، وقال عليه السلام: ((الْمُصلِّي يُناجِي ربَّهُ)) فغاية الصلاة ذكر الله، وكما واجب على الناسي والنائم والعامد والمغمى أن يقضا ما فاته من صلاته لازم للمريد والسالك أن يقضي ما فاته أو ما تركه عمدا من أوراده التي تلقى من شيخه، لأن إلتزام الأوراد من أهم شروط للوصال في طريق إلى الله تعالى، ولكل صلاة وقت الذي تجلى الله تعالى باسم من أسمائه فكذلك لكل ورد تجليات مخصوص له، فمن تركه عمدا أو نسيه مغفلا فعليه أن أداء ما فاته منه، وإن لم يفعل فقد قطع سلسلة بينه وبين شيخه، فإن قطع عن الشيخ فقد امتنع الوصول إلى الله تعالى، فمن فاته من الصلاة فقد ضيع خيرا كثيرا، فإذا ترك العبد صلاة أو نسيها أو غفل عنها فقد ضيع الفتوحات التي مخصصة لهذه الصلاة والوقت، لأن الصلاة للمؤمنين معراجه كما ورد في الحديث، قال الشيخ عبج الله بن فودي في دواء الوسواس: "ومنها نيل المصلى حظه من أحوال الرسول في الإسراء، فطهارته وتهيكه الوقوف بين يضي الله هو حزه من شرح صدر النبي صلى الله عليه وسلم عند أرادته الإسراء بشقه وتطفيره، والمشي للمسجد كمشي النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيت المقدّس، وركعتين بالتحية كركعتيه بيت المقدّس، وطراد الشواغل الدنيا من القلب وتعلقه ومناجات الرب كإرتحاله عليه السلام من عالم الملك إلى عالم الملكوت، وما يزيد على المصلى من الأنوار والأسرار هو حظه مما شاهد عليه السلام من العجائب، وتعلق قلبه بربه هو حظه من عدم التفات نبيّه إلى شيء من العجائب، وقيام المصلي وقعوده وركوعه وسجوده هو حظه مما رأي عليه السلام من عبادات الملائكة منهم قائم لا ركوع له وراكع لا رافع له وساجد لا جلوس له وجالس لا قيام له، فتمنى عليه السلام أن تكون لأمته حالات من تلك الحلات يعبدون الله بها، فجمع الله ذلك من عبادة واحدة وهي الصلاة، ومدة اشتغال المصلى يصلاته من تكبرية الإحرام إلى الجلسة الوسطى هو حظه من ترقيه عليه السلام من عالم الملكوت إلى عالم العزة، وجلوس المصلي لتشهّد هو حظه من وقوفه عليه السلام في مقام قاب قوسين، وتشهّد المصلى هو حظه من تحيّته عليه السلام، ورجوع المصلى إلى تمام صلاته يعد التشهّد هو حظه من مراجعته عليه السلام إلى ربّه يسأله التخفيف على أمته، وسليمه هو حظه من رجوعه عليه السلام إلى الناس، والله اعلم، غفحق على من علم ذلك أن يعظم الصلاة غاية التعظيم، فيقف له بالتذلل ويكبر بالتعظيم ويقرأ بالترتيل ويركع بالسكينة ويرفع بالوقار ويهوي بالخضوع ويسجد بالخشوع ويجلس بالتواضع ويتشهّد بالأدب ويسلم بحسن الظن في قبول عبادته" فإذا حصل هذه البركات والنعمات للمصلى فكيف غفل عنها أو تركها عمدا، فإذا فعل ذلك واجب عليه لقضائها بسرعة. 183 هو أبو حمزة أنس بن مالك بن النضر بن ضمضم بن زيد بن حرام بن جندب بن عامر بن غنم بن عدي بن النجار الأنصاري الخزرجي خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم واحد المكثرين من الرواية عنه، صح عنه أنه قال قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة وأنا بن عشر سنين وأن أمه أم سليم أتت به النبي صلى الله عليه وسلم لما قدم فقالت له هذا أنس غلام يخدمك فقبله وأن النبي صلى الله عليه وسلم، كما روي عن حفصة عن أنس قال قالت أم سليم: يا رسول الله أدع الله لأنس، فقال: ((اللهم أكثر ماله وولده وبارك له فيه))، قال أنس: فلقد دفنت من صلبي سوى ولد ولدي مائة وخمسة وعشرين وأن ارضي لتثمر في السنة مرتين، وقال جعفر بن سليمان عن ثابت عن أنس: جاءت بي أم سليم إلى النبي صلى الله عليه وسلم: ((اللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة))، قال: قد رأيت اثنتين وأنا أرجو الثالثة، وقال جعفر أيضا عن ثابت: كنت مع أنس فجاء رجل، فقال: يا أبا حمزة عطشت أرضنا، قال: فقام أنس فتوضأ وخرج إلى البرية وصلى ركعتين ثم دعا فرأيت السحاب تانتم، قال: ثم مطرت حتى ملأت كل شيء، فلما سكن المطر بعث أنس بعض أهله فقال: انظر أين بلغت السماء فنظر فلم تعد أرضه الا يسيرا وذلك في الصيف، وهو مات سنة ثلاث وتسعين وهو مائة وثلاث سنين.

184 وقد تمسك بدليل الخطاب منه القائل إن العامد لا يقضي الصلاة لأن انتفاء الشرط يستلزم انتفاء المشروط فيلزم منه أن من لم ينس لا يصلي وقال من قال يقضي العامد بأن ذلك مستفاد من مفهوم الخطاب، فيكون من باب التنبيه بالأدنى على الأعلى، لأنه إذا وجب القضاء على الناسي مع سقوط الإثم ورفع الحرج عنه فالعامد أولى. وادعى بعضهم أن وجوب القضاء على العامد يؤخذ من قوله "نسي" لأن النسيان يطلق على الترك سواء كان عن ذهول أم لا، ومنه قوله تعالى: ﴿نسوا الله فأنساهم أنفسهم ﴾ وقوله تعالى: ﴿نسوا الله فنسيهم ﴾.

<sup>185</sup> والكفارة قد تكون عن الخطأ كما تكون عن العمد، إثم العامد بإخراجه الصلاة عن وقتها باق عليه ولو قضاها، بخلاف الناسي فإنه لا إثم عليه مطلقا.

186 أي إذا ذكرتني أي إذا ذكرتني أي إذا ذكرت أمري بعد ما نسبت، وقبل لا تذكر فيها غيري، وقبل شكرا لذكري، وقبل المراد بقوله ذكري إذا ذكرت الصلاة فقد ذكرتني فإن الصلاة عبادة شه فمتى ذكرها ذكر المعبود، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "يَجبُ قَضَاءُ مَا في الذَّمَّة مِنَ الصَلاَة وَيَقْضيها عَلَى نَحْوِ مَا فَاتَنَّهُ إِن كَانَتْ حَضَريَّةً قَضَاهاً حَضَريَّةً وَإِن كَانَتْ سَفَريَّةً قَضَاهاً سَفَريَّةً، سَوَاءً كَانَ حينَ الْقَضَاء في حَضَرَ أَوْ سَفَر، و اللَّرْتِيبُ بَيْنَ الْحاضرتَ وَبَيْنَ يَسِيرِ الْفُوائِت مَعَ الْحَاضرةِ واجبٌ مَعَ الذَّكُر واليسِيرُ أَرْبَعُ صلَوات فَأَقلَ صلَّاها قَبلَ الْحاضرة ولَوْ خَرَجَ وَقْتُهَا." قال الشيخ رحمة الله عليه في مرآة الطلاب "قُلْتُ: والْقَولُ بِعَدَم قَضَاء الْفُوائِت شَاذًا الْكُرَّهُ عِيَاضٌ وَغَيْرُهُ عَن مَّالك. و اللَّرْمَ به من قالَ بتْكْفيرِ تَارِك الصَلاَة. قَاللهُ أَحْمَدُ زَرُوقُ في عُمدة الله عَليه أَوْ نَسيها، فَوَقْتُها حينَ يَذْكُرُها") فَنَبَّه بِالأَدْنَى عَلَي الْمُشَهُورِ. و المُعَولُ عِنْد جَمْهُورِ الْعُلَماء أَنَّ التَّرِكَ عَمْدًا لاَ يَكُونُ اَخَفٌ مِنَ النَسْيَانِ في حُكْمِه، لَكِنَ هَذَا كُلُه عَلَى الْمَشْهُورِ. و اللهُعَولُ عِنْد جَمْهُورِ الْعُلَماء أَنَّ التَركَ الصَلاة، وبالله التوفيق. تَارك الصَلاة وبالله التوفيق. تَارك الصَلاة وبالله التوفيق.

187 أي نسيانُ الشيء والغفل عنه وذهابُ القلب عنه، والسهو في الصلاة الغفلة عن شيء منها، قال ابن الأثير: السهو في الشيء تركه عن غير علم، والسهو عنه تركه مع العلم، فذهب الشافعي إلى أن سجود السهو سنة، وذهب أبو حنيفة إلى أنه فرض لكن ليس من شروط صحة الصلاة، وفرق مالك بين السجود للسهو في الأفعال وبين السجود للسهو في الأقوال وبين الزيادة والنقصان، فقال: سجود السهو الذي يكون للأفعال الناقصة واجب، وهو عنده من شروط صحة الصلاة، هذا في المشهور، وعنه أن سجود

# SANKORE?

السهو للزيادة مندوب، فذهب الشافعية إلى أن سجود السهو موضعه أبدا قبل السلام، وذهبت الحنفية إلى أن موضعه أبدا بعد السلام وقال أحمد بن حنبل: يسجد قبل السلام في المواضع التي سجد فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل السلام، ويسجد بعد السلام في المواضع التي سجد فيها رسول الله عليه وسلم فقط، قلت فجمع الشيخ رحمة الله بين ما ذهب إليه مالك وأحمد بن حنبل لأنه جاء بدليل من القرآن المعصوم في النبي المعصوم: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوّةٌ حَسَنةٌ ﴾، فحكمته في أوضع هذه الآية في باب سجود السحو الإثبت عقيدة أهل السنة والجماعة على عصمة النبي صلى الله عليه وسلم من العصيان عمدا ومن النسيان الذي نفي صدقه وأمانته ومن الغفلة التي فسخت فطانته في تبليغ الرسالة، لأن في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة وقدوة حسنة لأمته، فالسحو والنسيان جائزان على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فيما طريقه التشريع الأثبت أحكام الدين لمن إتباع بهم، فالسحو والنسيان للأنبياء ليسا غفلة حقيقة إلا في ظاهر الحكم ليشرع الممتهم كفارة في هذا الحكم، فافهم.

\*\* المورة الأحزاب: 21. الأسوة القدوة، والأسوة ما ستأسى به، أي يتعزى به، فيقتدى به في جميع أفعاله ويتعزى به في جميع أحواله، فلقد شج وجهه، وكسرت رباعيته، وقتل عمه حمزة، وجاع بطنه، ولم يلف إلا صابراً محتسباً، وشاكراً راضياً، وقال الإمام الطبري في تفسيره في معنى هذه الآية: "يقول لهم جل ثناؤه: لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة أن تتاسوا به، وتكونوا معه حيث كان، ولا تتخلفوا عنه"، فلذلك ذهب أحمد بن حنبل في سجود السهو أن يسجد قبل السلام في المواضع التي سجد لها رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد السلام، فذلك الله صلى الله عليه وسلم قبل السلام، ويسجد بعد السلام في المواضع التي سجد لها رسول الله صلى الله عليه وسلم وأدابه وسيره وسنته مقام الصديقين، فمعنى ﴿ سنة في خصلة حسنة لمن يريد ثواب الله ولقاءه، ولمن قدوة حسنة تقتدون به حتى في كيفيته في كفارة السحو في صلاته، فمعنى ﴿ حسنة ﴿ خصلة حسنة لمن يريد ثواب الله ولقاءه، ولمن بيريد نعيم الأخرة أو لمن كان يخاف عقاب الله أو حجابه، فالأسوة هي الإقتداء به والإتباع لسنته وترك مخالفته في قول أو فعل، فإن من يرجو ثواب الله ورحمته في الأخرة لا يرغب بنفسه، ولكنه تكون له به أسوة بأن يكون معه حيث يكون هو، وإيثار اتباعه على كل شيء بامنثال أو امره واجتناب نواهيه والتأذب بأدابه في عسره ويسره ومنشطه ومكروهه وإيثار ما شرعه على هوى على كل شيء بامنثال أو امره واجتناب نواهيه والتأذب بأدابه في عسره ويسره ومنشطه ومكروهه وإيثار ما شرعه على هوى على نفسه، وحب كل ما يحبه النبي حتى في المباحات وفي كيفية كفارته في سحو الصلوات، كما قال إمام الصديقتن أبو بكر الصديق: "أسنناً كما رأيت رسول الله على الله عليه وسلم يصنع"، فمن يتصف بما قالا هذان الإمامان الصديقان عمر الفاروق بن الخطاب: "أصنع كما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فيوصل إلى ما وصل، اللهم صل على سيدنا محمد الأسوة في كما أن الأربة و الحسنة كل ما ذكره الذاكرون وكلما سحى عنه الغافلون.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِيِّ فِي بَابِ السَّهُوِ عَنِ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ بُحَيْنَةَ  $^{180}$  أَنَّهُ قَالَ صَلَّى اَنَّا  $^{190}$  رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَكْعَتَيْنِ مِن بَعْضِ الصَّلُوَاتُ أُمَّ قَامَ فَلَمْ يَجْلِسْ  $^{192}$  فَقَامَ النَّاسُ مَعَهُ  $^{193}$ ، فَلَمَّا قَضَى صَلَاتَهُ  $^{193}$  اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  $^{193}$  مَعَهُ  $^{193}$ ، فَلَمَّا قَضَى صَلَاتَهُ  $^{193}$  وَنَظَرِنَا تَسْلِيمَهُ  $^{195}$  كَبَّرَ قَبْلَ التَّسْلِيمِ فَسَجَدَ سَجْدَتَيْنِ  $^{196}$  وَهُو جَالِسٌ ثُمَّ سَلَّمَ  $^{195}$ .

<sup>189</sup> وهو عبد الله بن مالك بن القشب جندب بن نضلة بن عبدالله بن رافع بن صعب بن دهمان بن نصر بن زهران بن كعب بن الحارث، ولكن نسبه إلى إمه بحينة بنت الحارث بن المكلب، وأدركت بحينة الإسلام فأسلمت وصحبت، وأسلم ابنها عبد الله قديما، وكان ناسكا فاضلا يصوم الدهر وكان ينزل ببطن رئم على ثلاثين ميلا من المدينة ومات به في إمارة مروان الأخيرة على المدينة في سنة ست وخمسين.

<sup>100</sup> أي بنا أو لأجلنا أو أمامنا، فأثبت به إن صلاة في الجماعة لا يجوز إلا بالإمام، فقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وشُرُوطُ الإِمام خَمْسَةٌ: أن يَكُونَ نَكَرًا مُسْلِمًا عَاقِلاً عَادِلاً بَالِغًا عَالِماً بِمَا لاَ تَصِحُ الصَلاةُ إِلاَ بِهِ." قال الشيخ عبد الله بن فُودُى في ضياء الحكام: " وفي الفواكه النواني للنفراوي والإمامة أربعة أقسام: إمامة وحي وهي النبوة، وإمامة وراثة وهي العلم، وإمامة عبدة وهي المامة الصَلاة، وإمامة مصلحة وهي الخلافة العظمي لإقامة مصلحة جميع الأمة ". ومقصود المؤلف هنا بكلمة إمام هو إمامة الصَلاة، وأما شرط الذكورة هو شرط في صحة الإمامة، ففي راي المالكية لا تؤم المرأة أحدا في فريضة ولا نافلة لا رجالا ولا نساء حتى ولو لم يوجد رجل يوتم وكذلك لا تصح إمامة الخنث المشكل في فرض أو نفل، فإن ائتم بالمرأة أو بالخنث المشكل أحد أعاد صلاته أبدا، وأما شرط الإسلام فلا تصح إمامة الكافر بنوع من أنواع الكفر ومن الكفرة الذين لا يصح الصلاة خلفهم من يزعم أن الله تعالي لا يعلم الاشياء مفصلة بل مجملة فقط لأنّه مقطوع بكفره، وأما شرط العاقل فلا تصح إمامة المجنون لا تصح منه نية وحينئذ فيميد من ائتم به ابدا، وأما شرط العادل فالمراد بالعدالة على المعتمد عدم الفسق المتعلق بالصلاة، فأمّا الفاسق بجارحه كالزاني وشارب الخمر والعاق لوالديه لا تصح إمامة، وكذلك كلّ مرتكب كبيرة ألا من تاب نصوحا وتوبته معلوم، فقد ورد الحديث: ((أن ائمتكم شفعاؤكم))، والفاسق غير صالح للشفاعة، وأما شرط البلاغة فلا تصح إمامة الصنبي في الفرض لأنّ الصنبي منتقل ولا يصح فرض خلف ففل، وأمّا في النفل فتصح إمامة الحائم عرر جائزة ابتداء المبالغين، وإمامة الصنبي لمثله أو لصبي مثله فجائز ولو في فرض، وأما شرط العلم فلا تصح إمامة الصابع عراصة المنابع عن شروط وجوب الصلاة وشروط صحتها وفرائضها وسننها وفضائله ومكروهها ومفاسدها وكيفية فضائها وكيفية فضائها وكيفية

<sup>191</sup> بين في الرواية أن الصلاة التي صليها أنها الظهر.

<sup>192</sup> أي للتشهد، قال ابن رشيد: إذا أطلق في الأحاديث الجلوس في الصلاة من غير تقييد فالمراد به جلوس التشهد.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> فهذا دليل وجوب للمأموم إتباع الإمام في الصلاة في كل حركاته حتى في خطائه، فإن ينقص الإمام شيئا من الصلاة فعلى المأموم إتباعه في ذلك، فأصلاح الصلاة بسجود السهو قبليا وبعديا، فإن خالف المأموم الإمام في الصلاة فقد بطلت صلاته.

<sup>194</sup> أي فرغ منها كذا رواه مالك عن شيخه، وقد استدل به لمن زعم أن السلام ليس من الصلاة حتى لو أحدث بعد أن جلس وقبل أن يسلم تمت صلاته وهو قول بعض الصحابة والتابعين وبه قال أبو حنيفة، وتعقب بأن السلام لما كان للتحليل من الصلاة كان المصلي إذا انتهى إليه كمن فرغ من صلاته ويدل على ذلك قوله في رواية ابن ماجه من طريق جماعة من الثقات عن يحيى بن سعيد عن الأعرج: "حتى إذا فرغ من الصلاة إلا أن يسلم"، فدل على أن بعض الرواة حذف الاستثناء لوضوحه، والزيادة من الحافظ مقبولة.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي أَيْضاً فِي رِوَايَة أُخْرَى عَن أَبِي هُرَيرةَ: "صَلَّى اَلنَّبِيُّ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَلظُّهْرَ رَكْعَتَيْنِ فَقِيلَ قَدْ صَلَّيْتُ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ اللَّهُ سَلَّمَ، ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ ". 198

<sup>195</sup> أي انتظرنا، وفي هذه الجملة رد على من زعم أنه صلى الله عليه وسلم سجد في قصة ابن بحينة قبل السلام سهوا، أو أن المراد بالسجدتين سجدتا الصلاة، أو المراد بالتسليم التسليمة الثانية.

196 فيه مشروعية سجود السهو وأنه سجدتان فلو اقتصر على سجدة واحدة ساهيا لم يلزمه شيء أو عامدا بطلت صلاته لأنه تعمد الإتيان بسجدة زائدة ليست مشروعة، وأنه يكبر لهما كما يكبر في غيرهما من السجود، واستدل به على مشروعية التكبير فيهما والجهر به كما في الصلاة وأن بينهما جلسة فاصلة.

197 وفي شان التسليم يختلف المجتهدون في تيامن بسلام أو تيامن وتياسر بسلام فقال مالك وجب جهر بتسليمة واحدة على اليمين وهو من مندوبات أن رد مقتد على إمامه وعلى من على يساره سرًا بلا يميل رأسه لهما فروى الدارقطني والترمذي عن عائشة أن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كان يُسلّم في الصلاة تسليمة واحدة تلقاه وجهه يميل إلى الشّق الأيمن شيئًا، وفيه أيضا: رأى قوم من أصحاب النبيّ صلّى الله عليه وسلّم وغيرهم تسليمة واحدة في المكتوبة، وفي رواية إبن ماجة عن عبد المهيمن بن عباس بن سهل بن سعد الساعدي عن أبيه عن جدّه أن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم سلّم تسليمة واحدة تلقاء وجهه، وفي رواية أحمد في حديث عائشة في صلاة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بالليل قالت فيها: يسلّم تسليمة واحدة السلّام عليكم يرفع بها صوته حتّى يُوقظنا، وفي رواية الدارقطني عن سهل السّاعدي أن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم شلّم تسليمة واحدة عن يمينه من الصلاة، وفيه أيضا أنه سمع رسول الله صلّى الله عليه وسلّم تسليمة واحدة لا يزيد عليها.

المسجد سجدتين للسهو ولا حاجة إلى إعادة الصلاة، لأنه زاد في الركعتين من الظهر والعصر ناسيا يصلي ركعتين أخريين ثم يسلم ثم يسجد سجدتين للسهو ولا حاجة إلى إعادة الصلاة، لأنه زاد في الركعتين الأولى بالتسليم، ففي الزيادة يسجد بعد السلام، وفي النقصان يسجد قبل السلام، وبذلك قال مالك والمزني والشافعي، واستدل الحنفية بالحديث على أن سجود السهو كله بعده، قال الشيخ الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "ويَسْجُدُ السهو سَجْدُ للسهو والشافعي، واستدل الحنفية بالحديث على أن سجود السهو كله بعده، قال الشيخ سجدَ بَعَدُ سَلاَمه، وإن نَقص وَرَادَ سَجَدَ قَبْل سَلاَمه، لأنَّه يُغلَّب جَانِب النَقْص عَلَى الزَيْدَة. والسهو في الصلاة على تُلاَثُهُ أَقْسَام، وإن نَقص وَرَادَ سَجَدَ قَبْل سَلاَمه، لأنَّه يُغلَّب جَانِب النَقْص عَلَى الزَيْدة. والسهو في الصلاة على تُلاَثُه أَقْسَام، والله بعره عَل فَصْلِية مِن فَصْلِية مِن فَصْلِية مِن فَصْلِية مِن فَصْلِية مِن فَصْلِية مِن فَصْلَيْل الصلاة، والله والله المعرف والشهور والسلاة، ويَارَة يَسْهُو عَن فَصْلِية مِن فَضَلِية السلام، والمَل والمعرف المعرف والله التوفيق.

### قَالَ اللَّهُ تَعَالَي: ﴿إِذَا نُودِي للصَّلَاة من يَوْم الْجُمُعَة فَاسْعَوْ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾. 200

199 أي اليوم السادس بعد يوم الأحد، يقال يوم الجمعة لغة بَنِي عُقَيْلِ، يسمى به لصفة اليوم أنه يجمع الناس كثير، وأوّل مَن الإنس سماه به لُوَيّ جدّ سيدنا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، وكان يقال له العَرُوبَةُ لإجتماع الناس فيه إلى قُصَيّ في دار النَّدُوة، ولكن سماه الله الجمعة في أزل علمه بقوله: ﴿إِذَا نُودِي للصَّلَاة من يَوْم الْجُمُعَة﴾ فهي أية من أيات القرآن الذي هو كلام الحق غير مخلوق دائم بدوامه لا أول له، فإن الجمعة عند أهل الله هي مظهرة لإسمه الجامع أي هو اليوم الذي يجمع الله تعالى تجليات أسمائه وصفاته على قلوب عباده العارفين عند إجتماعهم لصلاة الجمعة، فلذلك جعل الفقهاء خمسة أركان لصحة الجمعة وهي: [1] الجامع المسجد الذي يجتمع الناس فيه، [2] والجماعة المسلمين التي تتقرّى بهم قرية أو مدينة، [3] والخطبة التي تجتمع الناس إليها ليستمع نصيحة من الله، [4] والإمام الذي يجتمع الناس خلفه في الصلوات، [5] والإستيطان أي استوطن في الجمعية غير المسافر ولا الغرابة، وكل هذه أركان من صفات الإجتماعية الإنسانية التي هي مظهرة لإسمه الجامع، فلذلك قال الشيخ الشيخ رحمة الله عليه وهو في صيفاوا: "اعلم أن الحق تعالى عين العالم باعتبار الحقيقة وغيره باعتبار الشكل، فالكل مظاهر كماله وجلاله وجماله...الإنس مظهر الأسماء الذاتية والجلالية والجمالية...الإنس مجلى إسمه الجامع...وقلب الإنس مجلى جملة الأسماء والصفات"، فالإنس المذكور هنا هو الإنسان الكامل الذي هو نبينا وسيدنا محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، الذي قال كما رواه الديلمي عن أبي رافع: ((وَعَلَّمتُ الأَسْمَاء كُلُّها كَمَا عَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلُّهَا))، فلذلك يتفق العلماء والمحققون على إكثار الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم يوم الجمعة، كما رواه النسائي عن اوس بن اوس قال النبي صلى الله عليه وسلم: ((ان من افضل ايامكم يوم الجمعة، فاكثروا عليّ من الصلاة فيه، فان صلاتكم مَعْرُوضةٌ عليّ))، وقال الشيخ عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء القواعد: "وَرُويَ: "أَنَّ مَن قَالَ في يَوْم الْجُمْعَة الْفُ مَرَّة: اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّد النّبيِّ الأُميِّ، فَإنَّهُ يَرَى من لَيْلَته في الْمنَام رَبَّهُ أَوْ نَبيَّهُ أَوْ مَنْزِلَهُ في الْجَنَّة، فَإِن لَمْ يَرَهُ في لَيْلَته فَفي جُمَعَتَيْن أَوْ ثَلاَث أَوْ خُمس"، لَكن لاَ يَكُونُ ذَلكَ إلَّا بَعْدَ خُلُوصِ النِّيَّة وَإِحْضَارِ الْقَلْب مَعَ التَّأْدُب". فلا شك أن يوم الجمعة وصلاته العظيم عند الله تعالى باعتبار اجتماع الجماعة في التجليات والمكاشفات والواردات، فلذلك يسماه الجمعة عند أهل الله، والله اعلم.

200 سورة الجمعة: 9، وتمام الآية والآية بعدها: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّنَاة مِن يَوْم الْجُمُعَة فَاسْعُوا إِلَى ذَكْرِ اللَّه وَنَرُوا الْبَهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ اللَّهُ عَيْرًا لَكُمْ اللَّهُ وَالْكُونِ \* فَإِذَا قُضَيَتِ الصَّنَاةُ فَانتَشْرُوا فِي اللَّرْضِ وَالتَّغُوا مِن فَضَلِ اللَّه وَاذْكُرُوا اللَّه كَثِيراً لَعَلَّكُمْ الْيُعْوَنَ فَمعناهما: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ فخاطب الله المؤمنين بالجمعة دون الكافرين تشريفا لهم وتكريما، فاختلف العلماء في الخطاب للمؤمنين في هذه الآية فمتفق الجمهور على الذكورة والصحة فلا تجب على امرآة ولا على مريض، ولكن إن حضروا كانوا من أهل الجمعة، واختلف في المسفار والعبد، وقال أكثر العلماء لا تجب عليهما الجمعة، وقال داود وأصحابه على أنه تجب عليهما الجمعة، فدليل للجمهور ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة إلا أربعة: عبد مملوك أو امرآة أو صبي أو مريض))، وفي رواية أحرى ذكر: ((...أو مسافر))، قال القرطبي: خطاب المكلفين بإجماع ويخرج منه المرضى والزمني والمسافرون والعبيد والنساء، وقوله تعالى: ﴿إِذَا نُودِي ﴾ أي أذّن، وهو النداء ينادي بالدعاء إلى صلاة الجمعة عند قعود الإمام على المنبر للخطبة، فأثبت به وجوب الأذان، أي أن الجمعة لا تجب إلا بالنداء والنداء لا يكون إلا الذان: أذان دين يجلس على المنبر، وأذان حين تقام الصلاة"، وهما الأذان والإقامة، ووي المنبر، وأذان حين تقام الصلاة"، وهما الأذان والإقامة، في شرع المُختَصر، "والصّعيخ أدان ويوتر الإقامة"، قال الشيخ رحمة الله عليه في مرآة الطلاب: "قَالَ الشَّبْرَخيتَيُّ في شَرْع المُختَصر، "والمَاصَديخ

أَنَّ الأَذَانَ سُنَّةٌ عَيْن في حَقِّ اَهْل الْمَسْجِد وَإِن تَلاَصَقَ الْمَسْجِدَان وَتَقَارَبَا أَوْ اَحَدُهُمَا فَوْقَ الآَخَرِ. قَالَ إِبْنُ عَرَفَةَ وَٱشْهَبُ، "إِذَا اَذنَ اَحَدُ مَسْجِدَيْنِ مُتَلاَصِقَيْنِ أَوْ مُتَقَارِبَيْنِ أَوْ اَحَدُهُمَا فَوْقَ الآَخَرِ، لاَ يَكْفِي الأُخْرَى." اِنتَهَى وَهُوَ فَرْضٌ كِفَايَةٍ فِي حَقِّ اَهْلِ الْمُصِسْرِ كَمَا قَالَ إِيْنُ عَرَفَةَ، "إِذَا تَركَهُ اَهْلُهُ قُوتِلُواْ عَلَيْهِ لِأَنَّ الْقِتَالَ مِن خَوَاضِ الْوَاجِبِ." وَفِي مِفْتَاحِ السَّدَادِ شَرْحِ إِرْشَادِ السَّالِكِ، "وَاخْنُلُفَ فِي حُكْمِهِ فَالْمَشْهُورُ هَاهُنَا مِن سُنْتِهِ." وَفِي الرِّسَالَةِ، "وَاجِبّ." قَالَ عَبْدُ الْوَهَّابِ، "وُجُوبُ السُّنُنِ"، واختلف العلماء في الأذان على أربع صفات مشهورة: إحداها تثنية التكبير فيه وتربيع الشهادتين وباقيه مثنى، وهو مذهب أهل المدينة مالك وغيره، واختار المتأخرون من أصحاب مالك الترجيع، وهو أن يثني الشهادتين أو لا خفيا ثم يثنيهما مرة ثانية مرفوع الصوت. والصفة الثانية أذان المكيين، وبه قال الشافعي، وهو تربيع التكبير الأول والشهادتين وتثنية باقي الأذان، والصفة الثالثة أذان الكوفيين، وهو تربيع التكبير الأول وتثنية باقي الأذان، وبه قال أبو حنيفة. والصفة الرابعة أذان البصريين وهو تربيع التكبير الأول وتثليث الشهادتين وحي على الصلاة وحي على الفلاح، ويبدأ بأشهد أن لا إله إلا الله حتى يصل إلى حي على الفلاح، ثم يعيد كذلك مرة ثانية: أعنى الأربع كلمات تبعا، ثم يعيدهن ثالثة، وبه قال الحسن البصري وابن سيرين. والسبب في اختلاف كل واحد من هؤلاء الأربع فرق اختلاف الآثار في ذلك واختلاف اتصال العمل عند كل واحد منهم، وذلك أن المدنيين يحتجون لمذهبهم بالعمل المتصل بذلك في المدينة، ﴿الصَّلَاةِ﴾ النداء الذي بين يدي الخطبة وهو الثاني لأن الأول أحدثه عثمان رضى الله عنه عند كثرة الناس، (من يَوْم الْجُمُعَةَ ﴾ سمي به لاجتماع الناس فيه للصلاة، وكانتُ العرب تسميه العروبة كما ذكرنا، وأول جمعة جمعها رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه لما قدم المدينة نزل قباء وأقام بها إلى الجمعة ثم دخل المدينة وصلى الجمعة في دار لبني سالم بن عوف، ﴿فَاسْعَوْا﴾ أي امضوا ﴿إِلِّى ذَكَّرِ اللَّهِ﴾ الخطبة أو الصلاة والمراد بالسعى القصد والاهتمام لا الإسراع لورود النهي عنه، ﴿وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾ أي أتركوا عقده لأنه حرام وكذا الشراء وسائر المعاملات اتفاقاً من جلوس الخطيب إلى انقضاء الصلاة، والأمر في ﴿فاسعوا﴾ دليل على وجوبها على الحر المقيم الصحيح القريب من موضعها بثلاثة أميال فأقل، ولا تفتقر إقامتها إلى إذن الإمام ولا بد فيها من مسجد وإمام وجماعة وخطبة، ولا يجوز السفر بعد الزوال يومها قبل الصلاة، وقوله تعلى: ﴿ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾، أي سعيكم إذا نودي لصلاة الجمعة من يومها إلى ذكر الله وترك البيع خير لكم من البيع والشراء في ذلك الوقت، إن كنتم تعملون مصالح أنفسكم، وقوله تعلى: ﴿فَإِذَا قُضيَت الصَّلَاةُ فَانتَشرُوا في الْأَرْض﴾، هذا أمر إباحة، أي إذا فرغتم من صلاة الجمعة فانتشروا في الأرض للتجارة والتصريف في حوائجكم، وقال الضحاك هذا الأمر إذن من الله، فمن شاء خرج ومن شاء جلس، ﴿وَابْتَغُوا من فَضل اللّه﴾، أي معناها: طلب العلم كما قال الحسن بن سعيد بن المسيب، وعن إبن عباس: لم يؤمروا بطلب شيء من الدنيا إنما هو عيادة المرضى وحضور الجنائز وزيارة الآخ في الله تعالى، ولكن قال القرطبي معناها ابتغوا من رزق الله الذي كتب لعباده، فكان عراك بن مالك إذا صلى الجمعة انصرف فوقف على باب المسجد فقال: اللَّهُمَّ إِنِّي أَجَبْتُ دَعْوَتَكَ وَصَلَيْتُ فَريضَتَكَ وَانْتَشَرْتُ كَمَا أَمَرْتَنِي، فَأَرْزُقْني من فَضْلكَ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّازِقينَ، وقوله تعالى: ﴿وَانْكُرُوا اللَّهَ كَثيراً ﴾ أي بالطاعة واللسان وبالشكر على ما به أنعم عليكم من التوفيق لأداء الفرائض، قال سعيد بن جبير: الذكر طاعة الله تعالى، فمن أطاع الله فقد ذكره ومن لم يطعه فليس بذاكر وإن كان كثير التسبيح، وقوله تعلى: ﴿لَعَلُّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾، أي لتدركوا طلباتكم عند ربكم، وتصلوا إلى الخلد في جناته، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَصَلَاةُ الْجُمُعَةِ فَرْضٌ عَلَى الْأَعْيَانِ. ولَهَا أَرْكَانٌ وَأَعْذَارٌ تُبيحُ التَّخَلُّفَ عَنْهَا. وأَرْكَانُهَا خَمْسَةٌ: الْمَسْجِدُ وَٱلْجَمَاعَةُ ٱلَّتِي تَتَقَرَّى بهم قَريَةٌ وَٱلْخُطْبَةُ وَٱلإِمَامُ وَالإِسْتَيطَانُ. وَأَمَّا ٱلأَعْذَارُ ٱلْمُبيحَةُ للتَّخَلُّف عَنْهَا: فَمن ذَلكَ شدَّةُ ٱلْمَطَر وَٱلْوَحْلُ الْكَثيرُ وَالْمَرَضُ وَاَلْتَمْرِيَضُ وَخَوْفُ اَلظَّالم. وَيَحْرُمُ اَلسَّفَرُ عنْدَ الزَّوَالَ من يَّوْم الْجُمُعَة عَلَى مَن تَجبُ عَلَيْه الجُمُعَةُ. وَكَذَلكَ يَحْرُمُ عَلَيْه الْكَـــلاَّمُ وَالنَّافلَةُ وَٱلإِمَامُ يَخْطُبُ. وَكَذَلكَ يَحْرُمُ ٱلْبَيْعُ وَٱلشِّرَاءُ عنْدَ ٱلأَذَانِ الثَّاني، وَيُفْسَخُ إِن وَفَعَ."

السَّابِقُونَ  $^{201}$  يَوْمَ الْقِيَامَةِ بَيدَ  $^{202}$  أَنَّهُمْ أُوتُواْ الْكِتَابِ مِن قَبْلِنَا  $^{203}$  ثُمَّ هَذَا يَوْمُهُمْ اَلَّذِي فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْهِم  $^{204}$  فَاخْنَلَفُواْ فيه تَبَعٌ الْيَهُودُ غَدًا وَالنَّصَارَى بَعْدَ غَد.  $^{205}$ 

<sup>201</sup> أي الأخرون زماناً في الدنيا الأولون منزلة وكرامة يوم القيامة والمراد أن هذه الأمة وإن تأخر وجودها في الدنيا عن الأمم الماضية فهي سابقة إياهم في الأخرة بأنهم أول من يحشر وأول من يحاسب وأول من يقضى بينهم وأول من يدخل الجنة، وقيل: المراد بالسبق إحراز فضيلة اليوم السابق بالفضل وهو يوم الجمعة وقيل: المراد به السبق إلى القبول والطاعة التي حرمها أهل الكتاب: ﴿فَقَالُواْ سَمَعْنَا وَعَصَيْنَا﴾ والأول أقوى. ويوم الجمعة وإن كان مسبوقا بيوم الأحد بأربع أيام قبله وسابقا بيوم السبت لكن لا يتصور اجتماع الأيام الثلاثة متوالية إلا ويكون يوم الجمعة سابقا، أي الجمعة والسبت والأحد.

202 معناه أنا سبقنا بالفضل هدينا للجمعة مع تأخرنا في الزمان، بسبب أنهم ضلوا عنها مع تقدمهم.

203 أي فصار كتابنا ناسخاً لكتابهم وشريعتنا ناسخة لشريعتهم وللناسخ فضل على المنسوخ، أو المراد بيان أن هذا يرجع إلى مجرد تقدمهم علينا في الوجود وتأخرنا عنهم فيه ولا شرف لهم فيه أو هو شرف لنا أيضاً من حيث قلة انتظارنا أمواتاً في البرزخ.

<sup>204</sup> والمراد باليوم يوم الجمعة، والمراد بفرضه فرض تعظيمه، الظاهر أنه أوجب عليهم يوم بعينه والعبادة فيه فاختاروا لأنفسهم أن يبدل الله لهم يوم السبت فأجيبوا إلى ذلك، وليس بمستبعد من قوم الذين قالوا لنبيهم ﴿ اجْعَلُ لَنَا إِلَها ﴾، قال ابن بطال: ليس المراد أن يوم الجمعة فرض عليهم بعينه فتركوه، لأنه لا يجوز لأحد أن يترك ما فرض الله عليه وهو مؤمن، وأخرج ابن ماجة عن جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب فقال: ((إن الله افترض عليكم الجمعة في مقامي هذا، في يومي هذا، في شهري هذا، في عامي هذا، إلى يوم القيامة فمن تركها استخفافا بها أو جحودا لها فلا جمع الله له شمله، ولا بارك له في أمره، ألا ولا صلاة له، ولا زكاة له ولا حج له ولا صوم له، ولا بركة له، حتى يتوب فمن تاب تاب الله عليه)، وأخرج أحمد والحاكم عن أبي قتادة مرفوعا: ((من ترك الجمعة ثلاث مرات من غير ضرورة طبع الله على قلبه) فمعنى "طبع الله على قلبه" طبع عليه بنفاق كما أخرج أحمد وابن حبان عن أبي الجعد الضمري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من ترك الجمعة ثلاثا من غير عذر فهو منافق)) وإنما يدل والله أعلم أنه فرض على اليهود والنصارى يوم من الجمعة وكل إلى اختيارهم ليقيموا فيه شريعتهم، فاختلفوا في أي الأيام هو ولم يهتدوا ليوم الجمعة.

<sup>205</sup> قال النووي: يمكن أن يكونوا أمروا به صريحا فاختافوا هل يلزم تعينه أم يسوغ إبداله بيوم آخر فاجتهدوا في ذلك فأخطئوا. ويشهد له ما رواه الطبري عن مجاهد في قوله تعالى ﴿إنما جعل السبت على الذين اختلفوا فيه ﴾ قال: أرادوا الجمعة فأخطئوا وأخذوا السبت مكانه، ويحتمل أن يراد بالاختلاف اختلاف اليهود والنصارى في ذلك، وقد روى ابن أبي حاتم عن السدي التصريح بأنهم فرض عليهم يوم الجمعة بعينه فأبوا، ولفظه: ((إن الله فرض على اليهود الجمعة فأبوا وقالوا: يا موسى إن الله لم يخلق يوم السبت شيئا فاجعله لنا، فجعل عليهم))، وليس ذلك بعجيب من مخالفتهم كما وقع لهم في قوله تعالى ﴿الدخلوا الباب سجدا وقولوا حطة نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ \* فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾ وغير ذلك، وكيف لا وهم القائلون ﴿سمعنا وعصينا ﴾.

<sup>206</sup> بالثبات عليه حين شرع لنا العبادة فيه. يحتمل أن يراد بأن نص لنا عليه، وأن يراد الهداية إليه بالاجتهاد، ويشهد للثاني ما رواه عبد الرزاق عن محمد بن سيربن قال: "جمع أهل المدينة قبل أن يقدمها رسول الله صلى الله عليه وسلم وقبل أن تنزل الجمعة، فقالت الأنصار: إن لليهود يوما يجتمعون فيه كل سبعة أيام، وللنصارى كذلك، فهلم فلنجعل يوما نجتمع فيه فنذكر الله تعالى ونصلي ونشكره، فجعلوه يوم العروبة، واجتمعوا إلى أسعد بن زرارة فصلى بهم يومئذ، وأنزل الله تعالى بعد ذلك ﴿إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة﴾، وهذا وإن كان مرسلا فله شاهد بإسناد حسن أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجه وصححه ابن خزيمة وغير واحد من

# SANKORE

حديث كعب بن مالك قال: "كان أول من صلى بنا الجمعة قبل مقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة أسعد بن زرارة" ومن فضائل هذا اليوم كما رواه عن إين عباس رضي الله عنهما أنه قال: إنما سمي يوم الجمعة لأن الله تعالى جمع فيه خلق أدم، عليه السلام، وقال أقوام: إنما سميت الجمعة في الإسلام وذلك لإجتماعهم في المسجد، ومن فضل هذا اليوم قوله صلى الله عليه وسلم كما رواه ابن أبي شيبة وغيره عن أبي لبابة بن عبد المنذر: ((يوم الجمعة سيد الأيام وأعظمها عند الله، وأعظم عند الله من يوم الفطر ويوم الأضحى، وفيه خمس خصال: خلق الله فيه آدم، وأهبطه فيه إلى الأرض، وفيه توفي الله آدم، وفيه ساعة لا يسأل العبد فيها شيئا إلا أعطاه الله ما لم يسأل حراما، وفيه تقوم الساعة، ما من ملك ولا أرض ولا سماء ولا رياح ولا جبال ولا بحر إلا وهن يشفقن من يوم الجمعة أن تقوم فيه الساعة))، وأخرج أبو الشبخ وابن مردوبه عن أبي هريرة قال: سمعت أبا القاسم صلى الله عليه وسلم يقول: ((في سبعة أيام يوم اختاره الله على الأيام كلها يوم الجمعة، فيه خلق الله السموات والأرض، وفيه قضى الله خلقهن، وفيه خلق الله البدنة والنار، وفيه خلق آدم، وفيه أهبطه من الجنة وتاب عليه، وفيه تقوم الساعة ليس شيء من خلق إلا وهو يفزع من ذلك اليوم شفقة أن تقوم الساعة إلا الجن والإنس))، ومن فضلها ما قال عليه الصلاة والسلام: ((إن هذا يوم جعله الله عيداً للمسلمين)).

على فرضية الجمعة، وفيه أن الهداية والإضلال من الله تعالى كما هو قول أهل السنة، وأن سلامة الإجماع من الخطأ مخصوص على فرضية الجمعة، وفيه أن الهداية والإضلال من الله تعالى كما هو قول أهل السنة، وأن سلامة الإجماع من الخطأ مخصوص بهذه الأمة، وأن استنباط معنى من الأصل يعود عليه بالإبطال باطل، وأن القياس مع وجود النص فاسد، وأن الاجتهاد في زمن نزول الوحي جائز، وأن الجمعة أول الأسبوع شرعا، ويدل على ذلك تسمية الأسبوع كله جمعة وكانوا يسمون الأسبوع سبتا، وذلك أنهم كانوا مجاورين لليهود فتبعوهم في ذلك، وفيه بيان واضح لمزيد فضل هذه الأمة على الأمم السابقة زادها الله تعالى، قال الشيخ المه عليه في مرآة الطلاب: " قُلْتُ: قَد الْخَنْلَفَ الْعُلْمَاءُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُم هَلُ الجُمُعَةُ فَرْضٌ يَوْمَهَا أَوْ بَدَلٌ مِنَ الظُهْر، قَلَ الشَّهُرِ عَلَى رَأْي يُسْقطأنها عَلَى آخَرَ." وقَوْلُهُ الشَّهُر عَلَى رَأْي يُسْقطأنها عَلَى آخَرَ." وقَوْلُهُ الشَّهُر عَلَى رَأْي وَمَعَى مَنْ الطُهْر، قَلَ الْجُمُعَةُ مَرْضٌ يَوْمَهَا، وَالظُهْرُ بَدَلٌ مَنْ الظُهْر، قَلَ الْجُمُعَةُ بَدِلًا مِنْها اللهُ يَعْمَلُ قَوْلُهُ اللهُ اللهُمْر عَلَى رَأْي وَعَلِهُ وَهِي كَمَا قَالَ إِيْنُ عَرَفَةً الرَّعُمُ اللهُ القَمْ وَالمَنْ الظُهْر، وَقُولُهُ اللهُمْر عَلَى رَأْي وَالمَنْهُ وَهُولُ الْبُنُ الْبَدُلُ مِنْ الظُهْر، وَاللهُ اللهُمْ عَلَى المَدْبُلُ مِنْهُ وَالمَقْ أَنَّهَا بَلَكُ مِنْ الظُهْرُ بَدَلً في المَشْرُوعِيَّة أَنَّ الظُهْر بَدِلًا مَنْهَا في الفِعْلِ أَنَّهَا لِذَا اللهُ نَعَلَى مَا وَجَبَ عَلَيْهَا الشِيخ وباتهائه انتهى الفصل في صلاة الجمعة، وبالله التوفيق.

208 و الزَّكاةُ: زكاةُ المال معروفة، و هو تطهيره، و الفعل منه زكّى يُزكّي تَزْكيةً إذا أَدّى عن ماله زكاته لغيره، فالزَّكاة ما أخرجتُه من مالك لتطهره به، فلما يُخْرَج من المال للمساكين من حقوقهم زكاةً لأنه تطهير المال وتَثْمير وإصلاح ونماء، فأصل الزكاة في اللغة الطُّهارة والنَّماء والبَركةُ والمَدْح، فالزكاة في لغة أهل الله تطهير وتقديس النفس ببذلها في سبيل الله فإنه قال: ﴿اشْتَرَى منَ المُؤْمنينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَ الَّهُمْ﴾، فالنفس والمال هما أمانتان من ألله تعالى: ﴿ليَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ فأمانة النفس هي أمانة التي إذا يغيّرها يغيّر كل شيء عندها خيراً أو شراً، في الحقيقة النفس هي شيء المبدّلة عنده فقط، فلا شيء عنده مغيّر إلا نفسه، وإذا يغيّرها يغير كل شيء سواها، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بَأَنْفُسهمْ﴾ ، فإذا يغيّرها ببذلها في سبيل الله ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا﴾ فإذا يغيّرها ببذلها لشهواتها ﴿وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا﴾، وأما أمانة المال هو ما يتخيّل الإنسان هو حقّه ولكن هو حقّ غيره وأمانة عنده، فإذا بذلها لحقوقها الثمانية تطهير ما باقي منها الذي حقه، فالمال الذي يتصوّر إنه حقه ولكنه من حقوق الغير عند أهل الله هو ثمانية أصناف وجود العبد وحياته وإرادته وعلمه وقدرته وسمعه وبصره وكلامه أمانة له من رب الأمانة الذي هو الله رب العالمين، فعليه آداء الأمانة إلى أهلها، فهم الأصناف الثمانية الذين هم رسل ربّ الأمانة ووكلائها، فإذا جاءه الفقير أو المسكين أو إين السبيل أو العامل عليها أو الراقب لها أي المكانب أو الغارم أو الذي يؤلف على الإسلام أو المجاهد في سبيل الله، فإذا أدّ إلى واحد منهم أمانته عن طيب نفس فقد زكي نفسه، فصفات ثمانية للعبد التي متصفة بها ما هي للعبد في حقيقة إنما هي لله قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾، وقال: ﴿ وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾، وقال: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكنَّ اللَّهُ رَمَى ﴾، فالعاقل هو الذي لا ينسب صفاته الحسني إلى نفسه و لا يرى نفسه في طاعته ومعاملاته، بل ينسب كل خيره والخير كله لله، فقال تعالى: ﴿فلا تَرَكُواْ أَتَفَسَكُمْ هُوَ أَعْلُمُ بِمَن اتَّقَى﴾، فواجب عليه خلع هذه الصفات واخرجها وأضفه إلى صاحبها سبحانه وتعالى، ببذلها في سبيله عن طيب الصدر، فإذا تفعل هذا كان لك من الثواب عند الله ﴿عَشْرُ أَمْثَالَهَا﴾ ثواب العلماء بالله، وتوصل منزلة فيما يبقى لك من وجودك وحياتك وسائر صفاتك، فيبقى الله هذه الصفات لك طاهرا زكيا، فتكون من المفلحين، فهذا معنى قوله: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زكًاهَا﴾، فإذا نال مقام العلماء بالله فقد جعله غنيا بأنواع معارفاته وعلومه، فواجب عليه أداء الزكاة فيما ناله من ربّه لأن حاجة النفس إلى العلم أعظم من حاجتها إلى القوت والمال وغيرهما من أعراض الدنيا، فالعلم علمان: العلم واجب على كل مكلف أن يعلم وبعمل به من اصول الدين والفقه والتصوّف فهو من فروض العيان فواجب على العلماء في هذه الفنون أن يدرّسها لكل سائل عنها ومحتاج فيها، فإذا كتم أي شيء من هذا العلم فهو كمن منع إيتاء الزكاة، فلذلك قال عليه الصلاة والسلام: ((مَن سُئلَ عَن علْم فَكَتَمَهُ أُلْجَمَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقَيَامَة بلحَام منَ النَّارِ))، فإذا نشر علمه وأحياء به قلوب الناس فزاد الله تعالى في علمه وعلَّمه العلم الذي لم يعرف ﴿عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾، والله اعلم، فأما علم الثاني الذي هو من فروض الكفاية ومن العلوم التي مخصصة لأهل الله وأوليائه، فلا واجب عليه أن بذلها إلا لمن أهلا لها من الذين فرغ من علم فروض العيان ومن الذين قهر أنفسهم لله رب العالمين كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في رواية إبن ماجة عَنْ أُنَس بْن مَالك: ((طَلَبُ الْعلْم فَريضَةٌ عَلَى كُلُّ مُسْلَم وَوَاضعُ الْعلْم عنْدَ غَيْر أَهْله كَمُقَلِّد الْخَنَازيرِ الْجَوْهَرَ وَاللَّوْلُوَ وَالذَّهَبَ))، فالعلم الذي فريضة على كل مسلم هو علم التوحيد وعلم الفقه وعلم تزكية القلب الذي يسأل العبد عنه يوم القيامة، وأما واضع العلم عند غير أهله فهذا العلم علم السر والحقائق والمكاشفة والمعرفة فإذا وضعه في غير محله فقد ظلم أي هو كتقليد أخس الحيوان بأنفس الجواهر كما قال حجة الإسلام الغزالي، وقد ورد في الجامع الصغير في حديث ضعيف عن أنس بن مالك: ((لا تطرحوا الدر في أفواه الخنازير))، المراد بالدر هن المعرفة وبالخنازير من لا يستحقه من القوم الذين ما زال تحت سلطة النفس الأمارة بالسوء، فلا يجوز وضع المعرفة وعلم السر عندهم، ولا المراد بنهي عن واضع العلم لبعض الناس علم التوحيد وعلم الفقه وعلم تزكية القلب فهذا العلم واجب على كل مسلم لا سيما الذين قيدوا بالذنوب والجهل والمعاصية والبدعة

# SANKORE?

وسائر صفات الحيوانية والطبيعية، فوضع علوم الفرائض عندهم شفاء لجهلهم ودواء لمعاصيتهم وعلاج لبدعتهم، فتعويقهم عن هذا العلم حرام لأن هو سبب إرسال الرسل ونزول الكتب السماوية، فواجب على العالم تبليغ هذا العلم كما واجب على ذي مال أعطى زكاة ماله، والله اعلم.

209 سورة البقرة: 43، فذكر الشيخ هذه الآية خصوصا لأنها لا يأتي في القرآن إلا بصاحبها وهي: ﴿أَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾ التي ذكرها ثمانية مرة في الكتاب المبين بقوله: ﴿وَأَقْيِمُواْ الْصَلَاةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَليلاً مِّنكُمْ وَأَنتُم مِّعْرضُونَ﴾، وبقوله: ﴿وَأَقْيمُواْ الصَّلاَةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ فَلَمَّا كُتبَ عَلَيْهِمُ الْقَتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَخْشُونَ النَّاسَ كَخَشْية اللَّه أَوْ أَشَدَّ خَشْيةً، وبقوله: ﴿وَأَقيمُواْ الصَّلاَةَ وَ آتُواْ الزَّكَاةَ وَمَا تُقَدِّمُواْ لأَنفُسكُم مِّنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عندَ اللَّه إنَّ اللَّهَ بمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ، وبقوله: ﴿وَأَقْيِمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضِاً حَسَناً وَمَا تُقَدِّمُوا لَأَنفُسكُم مِّنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عندَ اللّه هُوَ خَيْراً وَأَعْظَمَ أَجْراً وَاسْتَغْفِرُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَّحيمٌ، وبقوله: ﴿وَأَقْيِمُواْ الصَّلاَةَ وَأَنُواْ الزَّكَاةَ وَارْكَعُواْ مَعَ الرَّاكعينَ﴾، وبقوله: ﴿فَأَقيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصمُوا باللَّه هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنعْمَ الْمَوْلَى وَنعْمَ النَّصيرُ﴾، وبقوله: ﴿وَأَقيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾، فهما فريضتان واجبتان لا رخصة لأحد فيهما، فأدوهما كما أمرهما الله، فحيث ما أمرنا الله تعالى بإقامة الصلاة فأمرنا بإتاء الزكاة فلا فرق بينهما فاذلك قتل أبو بكر الذين منعوا زكاة أموالهم كما رواه أحمد وغيره عن أبي هريرة قال: لما توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان أبو بكر بعده وكفر من كفر من العرب قال عمر: "يا أبا بكر! كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال: لا إله إلا الله عصم منى ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله))؟! قال أبو بكر: "والله لأقاتلن من فرّق بين الصلاة والزكاة فإن الزكاة حق المال والله لو منعوني عقالا كانوا يؤدونه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم عليه!" قال عمر: "فوالله ما هو إلا أن رأيت أن الله قد شرح صدر أبي بكر للقتال فعرفت أنه الحق"، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَآتُوا الزَّكَاةَ﴾ اي زكاة الواجبة، قال أبو جعفر: "أنه إعطاؤها بطيب نفس على ما فرضت ووجبت"، أو معناها وأعطوا الزكاة أهلها الذين جعلها الله لهم من أموالكم، تطهيرا لأبدانكم وأموالكم، قال المنصف رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَفَرَائضُ اَلزَّكَاة ثَلاَثَةٌ: وَالنِّيَّةُ وَعَدَمُ النَّأْخيرِ وَعَدَمُ اَلنَّقْل. وَأَدَابُهَا ثَلاَثَةٌ: طَيْبُ اَلنّفْس بهَا وَكَوْنُهَا خيارَ اَلْمَال وَسَتْرُهَا عَن رُؤْيَة اَلْعُيُون"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في فصل في الزكاة وأسرارها: "وَهيَ أَحَدُ أَرْكَان الإِسْلاَم وَأَخْتُ الصَّلاَة تَجِبُ عَلَى كُلِّ حُرٍّ مُسْلم وَإِن صَبيًا ومَجْنُونًا". وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((مَنْ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً، فَلَمْ يُؤَدِّ زَكَاتَهُ مُثِّلً لَهُ 210مَ الْقَيَامَةِ شُجَاعاً أَقْرَعَ<sup>211</sup>، لَهُ زَبِيبَتَانِ<sup>212</sup>، يُطوَّقُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِلَهْزِمَتَيْهِ 214 يَعْنِى شَدْقَيْهِ 215، ثُمَّ يَلُوْلُ عَلَيْهِ مَا لَّهُ مِنَ فَضَلْهِ هُوَ يَعْنِى شَدْقَيْهِ 215، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ، أَنَا كَنْزُكُ 216، ثُمَّ تَلا ﴿لاَ يَحْسِبَنَ النَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَآ أَتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلْهِ هُوَ خَيْرًا لَّهُمْ بَلُ هُوَ شَرِّ لَّهُمْ سَيُطُوقَوُنَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾)). 217

<sup>210</sup> أي صور، أو ضمن مثل معنى التصيير أي صير ماله على صورة شجاع، والمراد بالمال الناض كما أشرت إليه في تفسير براءة، ووقع في رواية زيد بن أسلم: "ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار فأحمى عليها في نار جهنم فيكوى بها جنبه وجبينه وظهر"، ولا تتافي بين الروايتين لاحتمال اجتماع الأمرين معا.

<sup>211</sup> والمراد بالشجاع الحية الذكر، وقيل الذي يقوم على ذنبه ويواثب الفارس، والأقرع الذي تقرع رأسه أي تمعط لكثرة سمه، وفي تهذيب الأزهري: سمي أقرع لأنه يقري السم ويجمعه في رأسه حتى تتمعط فروة رأسه، قال ذو الرمة: قرى السم حتى انمار فروة رأسه، وقال القرطبي: الأقرع من الحيات الذي ابيض رأسه من السم، ومن الناس الذي لا شعر برأسه.

<sup>212</sup> تثنية زبيبة، وهما الزبدتان اللتان في الشدقين يقال تكلم حتى زبد شدقاه أي خرج الزبد منهما، وقيل هما النكتتان السوداوان فوق عينيه، وقيل نقطتان يكتنفان فاه، وقيل هما في حلقه بمنزلة زنمتي العنز، وقيل لحمتان على رأسه مثل القرنين، وقيل نابان يخرجان من فيه.

<sup>213</sup> أي يصير له ذلك الثعبان طوقا.

<sup>214</sup> وفاعل يأخذ هو الشجاع، والمأخوذ يد صاحب المال كما وقع مبينا في رواية همام عن أبي هريرة بلفظ: "لا يزال يطلبه حتى يبسط يده فيلقمها فاه".

<sup>215</sup> هما العظمان الفائتان في اللحيين تحت الأذنين، وفي <u>الجامع</u>: هما لحم الخدين الذي يتحرك إذا أكل الإنسان. <sup>216</sup> وفائدة هذا القول الحسرة والزيادة في التعذيب حيث لا ينفعه الندم، وفيه نوع من التهكم.

217 وفي تلاوة النبي صلى الله عليه وسلم الآية دلالة على أنها نزلت في مانعي الزكاة، وهو قول أكثر أهل العلم بالتفسير، وقيل: إنها نزلت في اليهود الذين كتموا صفة النبي صلى الله عليه وسلم؛ وقيل: نزلت فيمن له قرابة لا يصلهم قاله مسروق.

وَفِي <u>صَحيح</u> الْبُخَارِي عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رضى الله عنه إِنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قَالَ ((لَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسَةِ أَوْسُقٍ 218 صَدَقَةٌ 219 وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسِ ذَوْدٍ مِنَ الإِبِلِ صَدَقَةٌ 220 وَلَيْسَ فِيمَا دُونَ خَمْسِ ذَوْدٍ مِنَ الإِبِلِ صَدَقَةٌ )). 221

<sup>218</sup> بفتح الألف وضم السين جمع وسُق أو وسُق والوسق ستون صاعا. والصاع أربعة أمداد والمد رطل وثلث ووقع في رواية ابن ماجه من طريق أبي البختري عن أبي سعيد نحو هذا الحديث وفيه: ((والوسق ستون صاعا))، وأخرجها أبو داود أيضا لكن قال: ((ستون مختوما))، والدارقطني من حديث عائشة والوسق ستون صاعا، ولم يقع في الحديث بيان المكيل بالأوسق لكن في رواية مسلم: ((ليس فيما دون خمسة أوسق من تمر ولا حب صدقة)) وفي رواية له: ((ليس في حب ولا تمر صدقة حتى يبلغ خمسة أوسق))، ولفظ: ((دون)) في المواضع الثلاثة بمعنى أقل لا أنه نفى عن غير الخمس الصدقة، واستدل بهذا الحديث على وجوب الزكاة في الأمور الثلاثة، واستدل به على أن الزروع لا زكاة فيها حتى تبلغ خمسة أوسق، وعن أبي حنيفة تجب في قليله وكثيره لقوله صلى الله عليه وسلم: ((فيما سقت السماء العشر))، ولم يتعرض الحديث للقدر الزائد على المحدود، وأما الفضة فقال الجمهور هو كذلك، وعن أبي حنيفة لا شيء فيما زاد على مائتي درهم حتى يبلغ النصاب وهو أربعون، واحتج عليه الطبراني بالقياس على الثمار والحبوب، لكون الذهب والفضة مستخرجين من الأرض بكلفة ومؤونة، وقد أجمعوا على ذلك في خمسة أوسق فما زاد.

والمعنى إذا خرج من الأرض أقل من ذلك في المكيل فلا زكاة عليه فيه وبه أخذ الجمهور وخالفهم أبو حنيفة وأخب ذب إطلاق حديث: ((فيما سقته السماء العشر)).

<sup>220</sup> زاد مالك في روايته عن محمد بن عبد الرحمن بن أبي صعصعة عن أبيه عن أبي سعيد: ((خمس أواق من الورق صدقة))، قال أهل اللغة: يقال ورق وورق بكسر الراء وإسكانها، والمراد به هنا الفضة كلها مضروبها وغيره، ومقدار الأوقية في هذا الحديث أربعون درهما بالاتفاق، والمراد بالدرهم الخالص من الفضة سواء كان مضروبا أو غير مضروب، قال عياض قال أبو عبيد: إن الدرهم لم يكن معلوم القدر حتى جاء عبد الملك بن مروان فجمع العلماء فجعلوا كل عشرة دراهم سبعة مثاقيل، قال: وهذا يلزم منه أن يكون صلى الله عليه وسلم أحال بنصاب الزكاة على أمر مجهول وهو مشكل، والصواب أن معنى ما نقل من ذلك أنه لم يكن شيء منها من ضرب الإسلام وكانت مختلفة في الوزن بالنسبة إلى العدد، فعشرة مثلا وزن عشرة وعشرة وزن ثمانية، الدرهم فأجمعوا على أن تنقش بكتابة عربية ويصير وزنها وزنا واحدا، وقال غيره: لم يتغير المثقال في جاهلية و لا إسلام، وأما الدرهم فأجمعوا على أن كل سبعة مثاقيل عشرة دراهم، ولم يخالف في أن نصاب الزكاة مائتا درهم يبلغ مائة وأربعين مثقالا من الفضمة الخالصة إلا ابن حبيب الأندلس وغيرها من دراهم البلاد، وكذا خرق المريسي الإجماع فاعتبر النصاب بالعدد لا الوزن، واستدل بهذا الحديث على عدم الوجوب فيما إذا نقص من النصاب ولو حبة واحدة، خلافا لمن سامح بنقص يسير كما نقل عن بعض المالكية.

انتهى وباتهائه انتهى الفصل في الزكاة، وبالله التوفيق.

### زَكَاةُ الْفَطْرِ:<sup>222</sup> قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّى \* وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصلَّى﴾<sup>223</sup>.

222 فزكاة الفطر هي الزكاة التي فرض على الناس من رمضان كما ذهب عليه الجمهور، ولكن ذهب بعض التأخرين من أصحاب مالك إلى أنها سنة، وبه قال أهل العراق، فوقت وجوبها غروب الشمس ليلة الفطر الأنه وقت الفطر من رمضان، وقيل وقت وجوبها طلوع الفجر من يوم العيد لأن الليل ليس محلا للصوم، وإنما يتبين الفطر الحقيقي بالأكل بعد طلوع الفجر، والأول قول الثوري وأحمد وإسحاق والشافعي في الجديد وإحدى الروايتين عن مالك، والثاني قول أبي حنيفة والليث والشافعي في القديم والرواية الثانية عن مالك، وقال ابن دقيق العيد الاستدلال بذلك لهذا الحكم ضعيف لأن الإضافة إلى الفطر لا تدل على وقت الوجوب بل تقتضي إضافة هذه الزكاة إلى الفطر من رمضان، وأما وقت الوجوب فيطلب من أمر آخر، قال علامة السودان عبد الشمن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في زكاة الفطر: "وهي واحبة على كُلُّ مُستلم من عَالب قُوت البُلد ويَجبُ أن يتُوي المُرتكي بقَلْهِ أَدَة الفَرْض وَإِن لاَ يُوخرَها بعد الوقت وإن لاَ يَثْقُهُ إلي بلَد أَخْرَ إِن كَانَ ببلَدها مُستَحقً إلا أن يكُونَ مَن في عَيْره المؤلم المؤلم أي المؤلم الم

223 سورة الأعلى: 14-15، فمعنى قوله تعالى: ﴿قُدُ أَفَلَحَ﴾ أي فاز أو قد صادف البقاء في الجنة، ﴿مَن تَركَى ﴾ تطهر بالايمان من أوضار الشرك والمعاصى قاله ابن عباس وعطاء وعكرمة، أو تطهر للصلاة أو أدى الزكاة وهو المراد هنا، كما في الرواية عن على بن أبي طالب: أن المراد زكاة الفطر، فمعناها إذا قد أفلح من أدى زكاة الفطر، لكن قال في غاية الأماني: إن هذا لا تصح قال القرطبي: وقال الحسن والربيع: من كان عمله زاكيا ناميا، وقال معمر عن قتادة: "تزكى" قال بعمل صالح، ولكن يصححه قول على بن أبي طالب بما رواه عن قتادة وعن عطاء وأبي عالية: نزلت في صدقة الفطر، ومع ذلك ما وروي عن أبي سعيد الخدري وابن عمر: أن ذلك في صدقة الفطر، وصلاة العيد، وكذلك قال أبو العالية، وقال: إن أهل المدينة لا يرون صدقة أفضل منها، ومن أخرج زكاة الفطر، ﴿ووي كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده، عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: ﴿قَد أفلح من تزكى﴾ قال: أخرج زكاة الفطر، ﴿ووي ابن جريج قال: قلت لعطاء: ﴿قد وضلى﴾ صلاة العيد، وقيل: المراد بالآية زكاة الأموال كلها، قاله أبو الأحوص وعطاء، وروى ابن جريج قال: قلت لعطاء: ﴿قد أفلح من تزكى﴾ للفطر؟ قال: هي للصدقات كلها، ﴿وَذَكَر اسم ربه فصلى﴾، ورأيت الكلام عليها في هذه أفلح من تزكى لها الفطر في رمضان، الحديث، فأضافها إلى السورة عند كلامنا على آي الصيام لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم فرض زكاة الفطر في رمضان، الحديث، فأضافها إلى السورة عند كلامنا على آي الصيام لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم فرض زكاة الفطر في رمضان، الحديث، فأضافها إلى المضان.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضى الله عنهما 224 قَالَ فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم زكاة الْفطْرِ 225 صَاعاً مِنْ تَمْر، أَوْ صَاعاً مِنْ شَعِيرِ 226 عَلَى الْعَبْدِ وَالْحُرِ 227، وَالذَّكَرِ وَالْأُنْثَى 228، وَالصَّغِيرِ وَالْكَبِيرِ 225 مِنَ الْمُسْلِمِينَ، وَأَمَرَ بِهَا أَنْ تُؤَدَّى قَبْلَ خُرُوجِ النَّاسِ إِلَى الصَّلاَةِ. 230

<sup>224</sup> هو أبو عبد الرحمان عبد الله بن عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزي بن رياح بن قرط بن رزاح بن عدي القرشي العدوي المكي ثم المدني، شيخ الإسلام ومن نبلاء الصحابة والعالم في علم الحذيث والفقه، أسلم و هو صغير، و هو ممن بايع تحت الشجرة، فمات بمكة سنة أربع وسبعين و هو إين أربع وثمانين، رضي الله عنهما.

<sup>225</sup> زاد مسلم من رواية مالك عن نافع " من رمضان " واستدل به على أن وقت وجوبها غروب الشمس ليلة الفطر لأنه وقت الفطر من رمضان، وقيل وقت وجوبها طلوع الفجر من يوم العيد لأن الليل ليس محلا للصوم، وإنما يتبين الفطر الحقيقي بالأكل بعد طلوع الفجر، كما ذكرنا.

226 ولم تختلف الطرق عن ابن عمر في الاقتصار على هذين الشيئين إلا ما أخرجه أبو داود والنسائي وغيرهما من طريق عبد العزيز بن أبي داود عن نافع فزاد فيه السلت والزبيب، فأما السلت فهو نوع من الشعير.

<sup>227</sup> ظاهره إخراج العبد عن نفسه ولم يقل به إلا داود فقال: يجب على السيد أن يمكن العبد من الاكتساب لها كما يجب عليه أن يمكنه من الصلاة، وخالفه أصحابه والناس واحتج أيضا بحديث أبي هريرة مرفوعا " ليس في العبد صدقة إلا صدقة الفطر ". أخرجه مسلم. وفي رواية له " ليس على المسلم في عبده ولا فرسه صدقة الفطر ".

<sup>228</sup> ظاهره وجوبها على المرأة سواء كان لها زوج أم لا وبه قال الثوري وأبو حنيفة وابن المنذر. وقال مالك والشافعي والليث وأحمد وإسحاق تجب على زوجها إلحاقا بالنفقة، وفيه نظر لأنهم قالوا إن أعسر وكانت الزوجة أمة وجبت فطرتها على السيد بخلاف النفقة فافترقا، واتفقوا على أن المسلم لا يخرج عن زوجته الكافرة مع أن نفقتها تلزمه، وإنما احتج الشافعي بما رواه من طريق محمد بن على الباقر مرسلا نحو حديث ابن عمر وزاد فيه: "ممن تمونون".

<sup>229</sup> ظاهره وجوبها على الصغير، لكن المخاطب عنه وليه فوجوبها على هذا في مال الصغير وإلا فعلى من تلزمه نفقته وهذا قول الجمهور. وقال محمد بن الحسن: هي على الأب مطلقا فإن لم يكن له أب فلا شيء عليه، وعن سعيد بن المسيب والحسن البصري لا تجب إلا على من صام، واستدل لهما بحديث ابن عباس مرفوعا "صدقة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث " أخرجه أبو داود. إن ذكر التطهير خرج على الغالب لأنها تجب على من لم يذنب كمتحقق الصلاح أو من أسلم قبل غروب الشمس بلحظة، ونقل ابن المنذر الإجماع على أنها لا تجب على الجنين، وكان أحمد يستحبه ولا يوجبه، ونقل بعض الحنابلة رواية عنه بالإيجاب، وبه قال ابن حزم لكن قيده بمائة وعشرين يوما من يوم حمل أمه به، ولكن خالف الجمهور بأن الحمل غير محقق وبأنه لا يسمى صغيرا لغة ولا عرفا.

200 استدل بها على كراهة تأخيرها عن ذلك، وحمله ابن حزم على التحريم، قال ابن التين: أي قبل خروج الناس إلى صلاة العيد وبعد صلاة الفجر، قال ابن عيينة في تفسيره عن عمرو بن دينار عن عكرمة قال: يقدم الرجل زكاته يوم الفطر بين يدي صلاته فإن الله تعالى يقول: ﴿قَد أَفلح من تزكى \* وذكر اسم ربه فصلى ﴿ ولابن خزيمة من طريق كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن هذه الآية فقال ((نزلت في زكاة الفطر))، وفي رواية فَكَانَ ابنُ عُمرَ يُؤدّيها قَبلَ ذَلِكَ بالْيوم واليومين"، فيه دليل على جواز تعجيل الفطرة قبل يوم الفطر، وقد جوزه الشافعي من أول رمضان ومثله قال أبو حنيفة، وقال أحمد: لا تقدم على وقت وجوبها إلا كيوم أو يومين. وقال مالك: لا يجوز التعجيل مطلقاً، قال الشيخ رحمة الله عليه في مرآة الطلاب: " قُلْتُ: إِنَّ زكَاةَ الفطْرِ وَاجِبَةٌ بِالسُّنَةِ، وقيلَ بِالكِتَابِ. قَالَ الشَّبْرُ خِيتِيُّ: "وَهَلُ لِدُخُولِهَا فِي الآيَةِ أَوْ بِدَليلِ خاصٍّ، وَهُو قَولُهُ

تَعَالَى: ﴿قَدَ الْلَحَ مَنْ تَرَكَى﴾ آيُ آخُرَجَ زِكَاةَ الْفِطْرِ ﴿وَثَكَرَ اسْمَ رَبّهِ فَصلَّى﴾ آيُ صَلاَةٍ العبدِ قَولاَنِ. قَالَ الْخَرَاشِيِّ فِي شَرْح الْمُحَتَّصَرِ عِنْدَ قَولِ المُصنَفَ: "وَهَلْ بِأُولِ لِنَايَة الْعِيدِ أَوْ فِفَجْرِه، خِلاَفٌ وَهَلْ يَبَعَدُهُ أَصْلاً إِنِنُ يُونُس، وَهُوَ عَرُوبُ الشَّمْسِ مِن آخِرِ يَومُ رَمَضَانِ، وَلاَ يَمتَدُ بَعَدُهُ أَصُلاً إِنِنُ يُونُس، وَهُو مَذْهبُ إِنِنِ الْقَاسِمِ. وَفِي الْمُمُونَةِ : وَهُو عَرُوبُ الشَّمْسِ مِن آخِرِ يَومُ رَمَضَانِ، وَلاَ يَمتَدُ بَعَدُهُ أَصُلاً إِنِنُ يُدخِلُ وَقُتُهُ بِغُلُومِ الْفَطْرِ الْفَعْرِ. الْفَطْرُ الْفَعْرِ. الْفَطْرَ اللَّذِي أَضِيفَ الْإِنَهُ هُوَ الْفَطْرُ الْوَلِيقِيّ الْمَعْرَبِيّ بِنِآءَ عَلَى إِنَّ الفَطْرَ اللَّذِي أَضِيفَ الْلِيهِ هُوَ الْعَلْمُ الْمُبَهِرِيّ وَصَحَحَّهُ إِنِّنُ الْعَرْبِيّ بِنَاءَ عَلَى إِنَّ الْفَطْرِ اللَّومِي الْفِيهِ الْعَلْمُ اللّهُ وَشَهْرَهُ الْأَبْهَرِيُ وَصَحَحَّهُ إِنِّنُ الْعَرْبِي بِنِآءَ عَلَى إِنَّ الْفَطْرِ الْفَعْرِ الْوَلِعِي الْفِيلِ الْعَلِي وَسَلَّهُ الْمُلُوعِ الْفَجْرِ ، خَلاَفُ وَلاَ يَمِنَدُ الْوَقُتُ عَلَى الْقُولَيْنِ." وفي زكاة المال وزكاة الفطر سرا في وقت الفَعْر الله عليه سرها كما ورد من الشيخ عبد الله الإلوري الياروبي حين الله عليه الله الله ويعطيه مراده من الحال، ومن صدق يوم الثلاثاء عند نصف النهار لا ينقرب إليه الظلم قط، ومن صدق يوم الأربعاء عند الظهر والعصر بعث الله تعالى إليه علامة المسبت عند الظهر والعصر والسارق وإنظرة العين، من صدق يوم الخميس بين الظهر والعصر بعث الله تعالى إليه علامة الحسنة والإيمان والنعمة والرزق والمحبة، ومن صدق يوم الجمعة بعد العصر غفره الله تعالى ذنوبه وقضى دعائه، ومن صدق يوم المسبت عند الغروب يعطيه الله التنها والآخرة ويدخله في الجنة بغير حساب"، انتهى ما قال الشيخ رحمة الله عليه وباتهائه الشهى الفطر، وبالله التوفيق.

231 فأصل الصوَّم: الإمساك، وفي التهذيب: الصوَّمُ في اللغة الإمساك عن الشيء والتَّربُّكُ له، وقيل للصائم: صائمٌ لإمساكه عن المَطْعَم والمَشْرَب والمَنْكُح، وقيل للصامت: صائم لإمساكه عن الكلام، وقيل للفرس: صائم لإمساكه عن العَلفِ مع قيامِه، فالصوم في لغة أهل الله الرفعة لارتفعه عن سائر العبادات كلها في الدرجة، فإن الله ارتفع الصوم بنفي المثلية عنه في العبادات، فجرده الصيام من العبد وأن يعبده به وأضافه إلى نفسه، وجزائه من اتصف به بيده من أنانيته بقوله تعالى: ((كُلّ عَمَل ابْن آدَمَ لَهُ إلاّ الصِّيَامَ فَانِّهُ لَى وَأَنَا أَجْزَى به))، وألحق الصوم بنفسه في نفي المثلية بقوله عليه السلام: ((فَانِّهُ لاَ مثَّلَ لَهُ))، فهو فالحقيقة ترك العمل لا عمل، ونفي المثلية نعت سلبي، فتقوّت المناسبة بينه وبين الله، قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمثْله شَيْءٌ﴾، فنفي أن يكون له مثل، فلا مثل له بالدلالة العقلية والشريعة، وأيضا وصف رسول الله صلى الله عليه وسلم الصيام بنفي المثلية كما رواه النسائي عن أبي أمامة قال: "أتيتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلتُ له: مرنى بأمر آخذه عنك قال: ((عَلَيْكَ بالصَّوْم فَإنَّهُ لاَ مثلَ لَهُ))"، فنفي أن يماثله عبادة من العبادات التي شرع لعباده، فمن عرف أنه وصف سلبي إذ هو ترك المفطرات علم قطعاً أنه لا مثل له، ولهذا قال الله تعالى كما رواه الإمام مسلم في الحديث القدسي" ((كُلُّ عَمَل ابْن آدَمَ لَهُ إِلاَّ الصِّيّامَ فَإِنَّهُ لي وَأُنَا أَجْزى به))، ففي هذا الحديث أسرار لا حصر لها، منها أنه تعالى جعل العمل الذي في الحقيقة لا عمل لأنه ترك العمل أو نفي العمل فألحقه إلى نفسه لأنه نفي المثلية له من كل العبادات كما نفي أن يكون له مثل من المخلوقات، فهذا السر العظيم لأن اتفقوا أهل الطريقة على أن بناء أمرهم على أربع أشياء كما قال سيد سيدنا الشيخ الحبيب عبد الله بن أبي بكر العيدريس في <u>الكبريط الأحمر</u>: "قلة الطعام وقلة الكلام وقلة المنام واعتزال الأنام"، فكل هذه الأعمال في الحقيقة لا عمل أو أنها نفي العمل، وبها يفتح للعبد معرفة الحق تعالى، فبنفي العمل يعرف الذي نفي له كل صفة المخلوقات، فلذلك الصوم هو أعلى الدرجة في معرفة الحق كما قال سيد الصديقين أبو بكر الصديق: "عدم الإستدراك إستدراك"، أي إذا يعبد الله بالعبادة التي لا مثلها في العبادات يعرف الله الذي ليس كمثله شيء من المخقلوقات، وأشار المضنف رحمة الله عليه إلى هذا السر العظيم في <u>سوق الصديقين</u> حين قال: "قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((جَاهدُو أ أنفُسكُمْ بالجُوع وَالْعَطَش، فإنّ الأجْرَ في ذلك كأجر الْمُجَاهد في سَبيل اللّه وأنّه لَيسَ من عَمل أَحبُ إلى اللّه من جوع ومن عَطَش)) قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتبَ عَلَيْكُمُ الصِيِّامُ كَمَا كُتبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ 232. وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَن أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ أَبُو الْقَاسِمِ صلَى الله عليه وسلَم: ((صُومُوا 233 لِرُوْيْتِهِ 234، وَأَفْطِرُوا لِرُوْيْتِهِ 235، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمُ 236 فَأَكُملُوا عِدَّةَ شَعْبَانَ ثَلاَثِينَ)). 237

وعنه صلى الله عليه وسلم: ((لا تَدخُلُ مَلَكُوتَ السمّاء مَلاً بَطنَهُ))"، وقال فيه أيضا من سهل بن عبد الله: "قال...إتما صار الأبدال أبدالاً لإخماص البطون والصمت والسهر والخلوة والتفكر"، وقال فيه أيضا: "كان عبد الواحد بن زيد يقسم بالله: إنّ الله ما صفى أحدًا إلّا بالجوع ولا مشي الأولياء على الماء إلا بالجوع ولا طويت لهم الأرض إلا بالجوع ولا ولأهم الله إلا بالجوع"، فالحاصل أن الصيام من اعظم أسباب الوصول إلى معرفة الله تعالى لأنه نفي العمل للعبد ونفي التمثل له في العبادات فهو لله فقط الذي ﴿لَيْسَ كَمَثْلُهِ شَيْءٌ ﴾، والله اعلم.

<sup>252</sup> سورة البقرة: 173، معنى قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ﴾ أي فرض، ولما شرط وجوبه الإسلامُ والبلوغُ والعقلُ والطهارةُ من الحيضِ والنفاسِ والصحةُ والإقامةُ، فلا يصح من كافر إجماعاً، وفي وجوبه عليه خلاف، ومجنون ولا يصح منه ويجب عليه القضاء إن أفاق مطلقاً في المشهور من مذهب مالك، وقيل لا يجب عليه قضاء ما كثر من السنين، وقال الشافعي وأبو حنيفة لا قضاء عليه مطلقاً، ومن كانت حائضاً أو نفساء لم يصح منها إجماعاً وعليها القضاءُ إجماعاً، فإن سبق الماء إلى حلقه في القضاءُ إجماعاً، هي الميكمُ الصيّامُ الإمساك عن الأكلِ والشرب والجماع نهارًا مع النية إجماعاً، فإن سبق الماء إلى حلقه في المضمضة والاستنشاق أفطر خلافا لابن حينل، وأما الكحلُ فإن علم أنه لا يصل شيء منه إلى حلقه لم يفطر وإلا أفطر، وقال أبو مصعب: لا يفطر به مطلقاً وفاقاً للابن حنبل، خلافاً للشافعي وأبي حنيفة، ومنعه ابن القاسم مطلقاً نهاراً وفاقاً لابن حنبل، وأما الإنزال بقبلة أو مباشرة فيه القضاءُ والكفارةُ وفاقاً لابن حنبل، خلافاً للشافعي والحنفي، وأما الإنزال بنظر أو فكر فإن استدام فعليه القضاءُ وفاقاً لابن خلافاً لهما في الكفارة، وأن لم يستدمُ فالقضاءُ خاصة، وأما المذي بمباشرة أو قبلة أو استدامة نظر أو فكر ففيه القضاءُ وفاقاً لابن حنبل وخلافاً لهما وإن لم يستدمُ فالقضاءُ خاصة، وأما المذي بمباشرة أو قبلة أو استدامة نظر أو فكر ففيه القضاءُ وفاقاً لابن حنبل وخلافاً لهما وإن لم يستدمُ النظر والفكر فلا شيءٌ عليه، ﴿كَمَا كُتَبَ﴾ أي كتابًا مثل ما كتب، ﴿عَلَى النَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مَن الأمم لكنا التشبيه في أصل الصومِ لا في كيفيته وفيه توكيد للحكم وتهوين على النفس، ﴿لَعَاكُمْ تَنَّوُنَ المعاصي فإنه يكسر الشهوة التي

233 المراد بقوله " صوموا " انووا الصيام، والليل كله ظرف للنية،

<sup>234</sup> أي لأجل رؤية الهلال، وعني بالرؤية أول ظهور القمر بعد شعبان.

235 ولم يختلف أهل العلم في الإفطار أنه لا يقبل فيه إلا شهادة رجلين قال النووي في شرح مسلم: لا تجوز شهادة عدل واحد على هلال شوال عند جميع العلماء.

236 أي حال بينكم وبينه غيم، فغطى الهلال في ليلة الثلاثين. قال العيني: أي فإن ستر الهلال عليكم، وسمي السحاب غيماً لأنه يستر السماء، ويقال غم الهلال إذا استتر ولم ير لاستتاره بغيم ونحوه.

<sup>237</sup> وقد استفيد من هذا الحديث أن وجوب الصوم ووجوب الإفطار عند انتهاء الصوم متعلقاً برؤية الهلال، وفي هذا المعنى ما روي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "أحصوا هلال شعبان لرمضان". قال إسحاق: لا يصام إلا بشهادة رجلين وبه قال مالك والليث والأوزاعي والثوري والشافعي في أحد قوليه، واستدلوا بحديث عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب أنه خطب في اليوم الذي شك فيه فقال: ألا إني جالست أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وسألتهم أنهم حدثوني أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وسألتهم أنهم هدثوني أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وسألة عليه وسلم عليه فإن شهد شاهدان مسلمان فصوموا عليه وسلم والمؤيته وأفطروا لرؤيته وأنسكوا لها، فإن غم عليكم فأتموا ثلاثين يوماً، فإن شهد شاهدان مسلمان فصوموا وأفطروا"، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وقرائيض الصوّم إثنان: النيّة والكف عن المُفطرات كالْجماع وإخراج المني

### قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾. 239

وَالَمَذَى وَإِيصَالِ الأَكْلِ وَالشَّرْبِ أَوْ عَيْرِهِمَا إِلَى اَلْخَلْقِ. وَسُنَنُهُ ثَلاَثَةٌ: تَعَجِيلُ الفِطْرِ وَتَأْخِيرُ السَّحُورِ وَكَفُ اللَّسَانِ عَنِ الفُضُولِ"، وقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في صياء علوم الدين في فصل الصوم وأسراره: "ووَاجِبَاتُهُ ثَلاَثَةٌ: الأُوَّلُ مُرَاقَبَةُ أُوَّلِ الشَّهْرِ حَتَّى يَثْبُتَ بِرُويَةِ الْهَلاَلِ أَوْ اسْتَكُمالَ شَعْبَانَ ثَلاَثِينَ، الثَّانِي نِيةُ صَوْمِ جَمِيعِهِ حَالَ كَوْنِ النَّيةَ مُبَيَّتَةَ جَازِمَةُ فَلاَ تَصِحُ مُرَاقَبَةُ أُوَّلُ الشَّهْرِ حَتَّى يَثْبُتَ بِرُويَةِ الْهَلاَلِ أَوْ اسْتَكُمالَ شَعْبَانَ ثَلاَثِينَ، الثَّانِي نِيةُ صَوْمِ جَمِيعِهِ حَالَ كَوْنِ النَّيةَ مُبَيَّتَةَ جَازِمَةُ فَلاَ تَصِحُ نَهَارَ أَوْ النَّيَّةُ الْمُرَدِّدَةُ بِاطْلَةٌ، الثَّالِثُ تَرْكُ إِيْصَالَ شَيْء إِلَى الْجَوْفُ بِالأَكْلُ وَالشَّرْبِ وَالسَّعُوطُ وَالْحُقْنَة وَتَرَكُ الْجَمَاعِ وَإِخْرَاجِ الْمَنِي يَةُ المُرَدِّدَةُ بِاطْلَةٌ، الثَّالِثُ تَرَكُ إِيْصَالَ شَيْء إِلَى الْجَوْفُ بِالأَكْلُ وَالشَّرْبِ وَالسَّعُوطُ وَالْحُقْنَة وَتَرَكُ الْبُمانِ عَنِ الْمُبَاحِ وَكَفَ اللَّسَانِ عَنِ الْمُبَاحِ وَكَفَ اللَّسَانِ عَنِ الْمُبَاحِ وَكَفَ اللَّسَانِ عَنِ الْمُبَاحِ وَكَفَ اللَّسَانِ عَنِ الْمُبَاحِ وَكَفَ الْقَلْمِ عَنْ الْفُولِ وَتَوْرُ وَتَكْثِيرُ اللَّهُ وَعَدَمُ تَكْثِيرِ الْحَلَالِ عَنْدَ الإِفْطَارِ، خَاتِمَةٌ: يَتَأَكَّدُ الصَوْمُ وَيَوْمُ الإِثْنَيْنَ وَالْخَمِيسِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ النَّهُ عَلَيْهُ مِن كُلُّ شَهْرٍ وَيَوْمُ الإِثْنَيْنَ وَالْخَمِيسِ وَاللَّهُ عَنْ الْمُعَرِّ وَاللَّهُ اللَّهُ فِي وَاللَّهُ الْتَوفِيقَ.

<sup>239</sup> سورة آل عمران: 97، فمعى قوله تعالى: ﴿وَلِلهِ عَلَى النَاسِ حِجُّ الْبَيْت﴾ واجب شكراً على نعمه أي قصده للزيارة على الوجه المخصوص، ﴿مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ بدل من الناسِ مخصص له، وقد فسر رسول الله صلى الله عليه وسلّم الاستطاعة بالزاد والراحلة لحملناه على غلب الناسِ في الأقطارِ البعيدة، وقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء الحكام: "وينبغي لكل مسلم أن لا يمضى عمره ولم يحج بيت الله ولم يزر رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال الفزازي: إذا الدين لم يكمل فلا كانت الدنيا، اي لم يكمل بالحج وزيارة النبي صلى الله عليه وسلم، وإذا وجد المرء الإستطاعة فالحج واجب عليه ولا يعتزر بالأزواج والأولاد لأن حق الله مقدم، ويجوز الحج بلا زاد ولا راحلة لمن توكل على الله، وفي الدرر الملقوطة لعبد العزيز: يجوز للمتوكل، وأما من ضعف قلبه فلا يقوم إلى الحج إلا بزاد كما أمره الله"، وقال العارف السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في تنبيه الراقد فيما يعتور الحاج من المفاسد في تأويل قوله تعالى : ﴿مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾: "قال القرافي: لم يقيّد بهذا اللفظ غيره من الأعمال مع أن الجميع كذلك إشارة إلى أنّ فيه من المشاق ما ليس في غيره، وقال الهيتمي عدمها في نحو الصلاة غيره من الأعمال مع أن الجميع كذلك إشارة إلى أنّ فيه من المشاق ما ليس في غيره، وقال الهيتمي عدمها في نحو الصلاة

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَنْ إِبِي هُرَيْرَةِ قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ ((مَنْ حَجَّ لِلَّهِ 240 فَلَمْ يَرْفُثْ 241 وَلَمْ يَفْسُقُ 242 رَجَعَ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أُمُّهُ)). 243 يَرْفُثْ 241 وَلَمْ يَفْسُقُ 242 رَجَعَ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أُمُّهُ)).

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ<sup>244</sup> قَالَ إِنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم وَقَّتَ لأَهْلِ الْمَدينَة <sup>245</sup> ذَا الْحُلَيْفَةِ <sup>246</sup>، وَلأَهْلِ الْيَمَنِ يَلَمْلَمَ <sup>248</sup>، وَلأَهْلِ الْيَمَنُ بَيَمْلَمَ <sup>248</sup>،

والصوم لا يسقط فرضهما بالكلبّة، وإنما يسقط وجوب إدائهما بخلافهما، أي عدم الإستطاعة من بين سائر أركان الإسلام، إن بالكلبّة، وقال أبن العربي في تخليص النكة: قال علماؤنا فائدة إختصاص الحج بذكر الإستطاعة من بين سائر أركان الإسلام، إن سائر الأركان يونيها المرء وهو قار في منزله ساكن عن حركته لا يتجشم سفرا ولا يركب خطرا و لا يسلك فقرا موحشا، وفي الحج يتجشم جميع ذلك، فذكر الله تبارك وتعالى الإستطاعة فيه تتبيها على ارتفاع هذه النازلة عنه"، فكلام السلطان في هذا نفيس الحج يتجشم جميع ذلك، ففي معنى قوله تعالى: ﴿مَن استَطاع إليه فيه تتبيها على ارتفاع هذه النازلة عنه"، فكلام السلطان في هذا نفيس الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَفَرائِضُ الْحَجُّ أَرْبَعَةٌ للإِحْرامُ وَطُوافُ الإِفاصُة وَالسَّعْيَ بَيْنَ الصَّفَا وَالمَرُوة والوُقُوفُ الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَفَرائِضُ الْحَجُّ الْمَعْيُ وَقُبْلَةُ المَجْرِ وَالْوسُرُومُ وَالْرَعْعَةُ لِلطُّوافِ: الْمَشْيُ وَقُبْلَةُ الْحَجَر وَالْوسُرُومُ وَالْمَعْيُ بَيْنَ الصَفَّا عَشْرَ: أَرْبُعَةٌ للإِحْرامُ وَفُو اللهُ عَلِيهُ وَالْرَعْعَةُ لِلطَّوافِ: الْمَشْيُ وَقُبْلَةُ الْحَجَر وَالْوسُرُومُ وَالْوسُولُ بِيَطْنَ المَسْلِ وَالصَعُودُ علَى الصَقَا وَالْمُورُ عَلَى الصَقا وَالْمُورُ عَلَى الصَقا وَالْمُورُ عَلَى الصَقا وَالْمُورُ وَ وَالْمُعْلَى وَيَعْمُ اللَّهُ اللهُ وَلَيْهُ إِنْ يَعْلَى الْمُسْلِ وَالْمُعُودُ عَلَى الْمَعْلَى وَقُوعِهُ عَن حَجَّة الإسلامُ وَالْمُولُ الْمُؤْمِ وَالْمُورُةُ وَالْمُعْلَى الْمُعْرَا وَيَحْرُمُ عَلْهُ وَلِيَّةُ الْمَعْرَا وَيَحْرُمُ عَلْهُ وَلَيْهُ إِن كَانَ صَعْمِرًا وَلاَ يُعْرَا وَلَوْعَهُ عَلَى صَعْمَةً المُعْرَا وَلَوْمَا الْمُورُ وَالْمُعْلَى الْمُعْرَا وَلَوْمَا الْمُعْرَا وَيَحْرُمُ مِنْفُسَهُ وَلَوْمُ اللهُمُورَةُ وَالْمُعْلَى الْمُعْرَا وَيَحْرُمُ عَلَى الْمُعْرَا وَيَحْرُمُ عَلَى الْمُعْرَا وَيَحْرُمُ عَلَى اللهُمُونَ وَالْمُعْلَى الْمُولُوفُ الْمُولُوفُ الْمُولُوفُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْرَا وَيَحْرُمُ اللهُمُ وَالْمُولُوفُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُعْرَا وَلَوْمَا اللهُمُ وَالْمُعْرَا وَلَوْمُولُولُ الْمُعْرَا وَلَوْمُولُولُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللّهُمُ وَالْمُعْرَا وَالْمُؤْمُ

240 أي من حج هذا البيت لوجه الله، وهو يشمل الحج والعمرة.

<sup>241</sup> قال الأزهري: الرفث اسم جامع لكلّ ما يريد الرّجل من المرأة، وقال عياض: هذا من قول اللّه تعالى: ﴿فلا رفث و لا فسوق﴾، والجمهور على أن المراد به في الآية الجماع.

242 أي لم يأت بسيئة و لا معصية، فسمي الخارج عن الطاعة فاسقا.

243 أي بغير ذنب، وظاهره غفران الصغائر والكبائر والتبعات.

244 وهو أَبُو العَبَّاسِ عَبْدُ اللهِ بنُ عَبَّاسِ بن عبد المطلب القُرشِيُّ، الهَاشمِيُّ، المَكِيُّ، ابْنُ عَمِّ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ البَحْرُ، حَبْرُ الأُمَّة، وَقَقِيْهُ العَصْر، وَإِمَامُ التَّفْسِيْر، الأَمْيْرُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، وَأُمُّهُ هِي أُمُّ الفَضلِ لُبَابَةُ بِنْتُ الحَارِثُ بنِ جَرْنِ بنِ بُجَيْرِ الهِلاَلِيَّةُ، مَوْلِدُهُ بشِعْب بنِي هَاشمِ، قَبْلَ عَامِ الهِجْرَةِ بِثَلاَثُ سنيْنَ، وكَانَ وسيماً، جَميْلاً، مَديدَ القَامَة، مَهيباً، كَامِلَ العَقْل، ذكيُّ النَّفْس، مِنْ رِجَالِ الكَمَالِ، وَروى حَمَّادُ بنُ سَلَمَةَ عَنْ عَبْد الله، قَالَ: بنتُ في بَيْتِ خَالتِي مَيْمُونَة، فَوضَعتُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُسُلاً، فَقَالَ: ((مَنْ وَضَعَ هَذَا؟)) قَالُوا: عَبْدُ اللهِ، فَقَالَ: ((اللَّهُمُّ عَلَمْهُ التَّأُويِلَ، وَقَقَهْهُ فِي الدِّيْنِ))، وتوفي ابن عباس سنة ثمان وستين وعاش إحدى وسبعين سنة.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> أي مدينته عليه الصلاة والسلام.

<sup>246</sup> قال إبن حزم: هو مكان معروف بينه وبين مكة مائتا ميل غير ميلين.

عَلَيْهِنَّ مِنْ غَيْرٍ أَهْلِهِنَ<sup>251</sup>، مِمَّنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ <sup>252</sup>، وَمَنْ كَانَ دُونَهَنَ <sup>253</sup> فَمِنْ أَهْلِهِ <sup>254</sup>، حَتَّى أَنَّ أَهْلَ مَكَّةَ <sup>255</sup> يُهلُّونَ مَنْهَا. ً<sup>256</sup>

<sup>247</sup> وهي قرية خربة بينها وبين مكة خمس مراحل أو ستة، وسميت الجحفة لأن السيل أجحف بها، قال إبن الكلبي: كان العماليق يسكنون يثرب، فوقع بينهم وبين بني عَبِيل وهم إخوة عاد، حرب فأخرجهم من يثرب فنزلوا مهيعة فجاء سبل فاجتحفهم أي استأصلهم فسميت الجحفة.

- 248 فهو مكان على مرحلتين من مكة بينهما ثلاثون ميلا.
- <sup>249</sup> وأما نجد فهو كلّ مكان مرتفع، فالمراد به هنا البلد الذي أعلاها تهامة واليمن وأسفلها الشّام والعراق، والمنازل الجبل بينه وبين مكة من جهة المشرق مرحلتان.
  - 250 أي المواقبت للجماعات المذكورة أو لأهلهن ولكن الأول هو الأصل.
- <sup>251</sup> أي على المواقيت من غير أهل البلاد المذكورة، ويدخل في ذلك بلدا ذات ميقات ومن لم يدخل، فالذي لا يدخل لا إشكال فيه إذا لم يكن له ميقات معين.
  - 252 فيه دلالة على جواز دخول مكة بغير إحرام.
    - <sup>253</sup> أي بين الميقات ومكة.
- <sup>254</sup> أي لا يحتاجون إلى الخروج إلى الميقات للإحرام ام منه بل يحرمون من مكة ولا يحتاج إلى الرجوع إلى الميقات ليحرم منه، وأما المعتمر فيجب عليه أن يخرج إلى أدنى الحل.
- 255 أي فميقاته من حيث أنشأ الإحرام إذ من مكانه إلى مكة وهذا متفق عليه أو معناه لا يحتاجون إلى الخروج إلى الميقات للإحرام ام منه بل يحرمون من مكة و لا يحتاج إلى الرجوع إلى الميقات ليحرم منه.

الجمهور إلى أن الأفضل أن يكون يوم التروية، وروى مالك وغيره بإسناد منقطع وابن المنذر بإسناد متصل عن عمر أنه قال لأهل الجمهور إلى أن الأفضل أن يكون يوم التروية، وروى مالك وغيره بإسناد منقطع وابن المنذر بإسناد متصل عن عمر أنه قال لأهل مكة " ما لكم يقدم الناس عليكم شعثا وأنتم تتضحون طيبا مدهنين، إذا رأيتم الهلال فأهلوا بالحج " و هو قول ابن الزبير ومن أشار إليهم عبيد بن جريج بقوله لابن عمر أهل الناس إذا رأوا الهلال، وقبل إن ذلك محمول على الاستجاب وبه قال مالك وأبو ثور، والحاصل إن الحج هو آخر من خمس أركان في الإسلام فلا كمل الدين إلا به لمن له الإستطاعة، وفي الحج وجميع شعائره أسرار لا يقدر عند أهل الله وأوليائه، فقد قال الشيخ العارف الإمام إلي بكر الشبلي لبعض تلاميذه بعد رجوعه من الحج، فقال له: عقدت الحج؟ قال: نعم، فقال له: ما عقدت، ثم قال له: رأيت عقدت من كل شيء؟ قال: لا، فقال له: ما نزعت، ثم قال له: تطهرت؟ قال: نعم، فقال له: ما تطهرت، ثم قال له: المبيئك مثله؟ قال: لا، فقال له: ما لبيت، ثم قال له: دخلت الحرم؟ قال: نعم، فقال له: اعتقدت في دخولك الحرم ترك كل محرم؟ قال: لا، فقال له: ما نخطت، ثم قال له: دخلت الحرم؟ قال: نعم، فقال له: أشرف عليك حال من الحق الإشرافك على مكم؟ قال: لا، فقال له: ما نشرفت على مكمة، ثم قال له: دخلت المسجد؟ قال: نعم، فقال له: أشرف عليك حال من الحق الإشرافك على مكمة؟ قال: لا، فقال له: ما نصمت ألله قال له: ما رأيت الكعبة، ثم قال له: ما الذبيا هربا علمت أنك قد فاصلتها وانقطعت عنها ووجدت بمشيك الأربعة أمنا المسجد، ثم قال له: وربت منه فازددت ششكرا لذلك؟ قال: لا، فقال له: ما رملت، ثم قال له: صافحت الحجر وقبلته؟ قال: نعم، فزعق زعق نعة، ما هربت منه فازددت ششكرا لذلك؟ قال: لا، فقال له: ما رأيت الكعبة، فرعق نعقة، ما عقوت الحجر وقبلته؟ قال: نعم، فزعق زعقة، ما هذه الماحت منه فالله فارملت، ثم قال له: صافحت الحجر وقبلته؟ قال: نعم، فزعق زعقة، ما هربت منه فازددت شه شكرا لذلك؟ قال: لا، فقال له: ما رأيت منه فازددت شه شكرا لذلك؟ قال: لا، فقال له: ما رأيت منه فازددت شه شكرا لذلك؟ قال: لا، فقال له: ما رأيت منه فازددت شه شكرا لذلك؟ قال: لا، فقال له: ما رأيت الكعبة، فزعق زعقة، فزعق زعقة، أما

فقال له: ويحك إنه قد قيل: إن من صافح الحجر فقد صافح الحق سبحانه وتعالى، ومن صافح الحق سبحانه وتعالى فهو في محل الأمن، أظهر عليك أثر الأمن؟ قال: لا، فقال له: ما صافحت، ثم قال له: وقفت الوفقة بين يدي الله تعالى خلف المقام وصليت ركعتين؟ قال: نعم، فقال له: وقفت على مكانتك من ربك فأريت قصدك؟ قال: لا، فقال له: ما صليت، ثم قال له: خرجت إلى الصفا فوقفت بها؟ قال: نعم، فقال له: إيش عملت؟ قال: كبرت سبعا وذكرت الحج وسألت الله القبول، فقال له: كبرت بتكبير الملائكة ووجدت حقيقة تكبيرك في ذلك المكان؟ قال: لا، فقال له: ما كبرت، ثم قال له: نزلت من الصفا؟ قال: نعم، قال له: زالت كل علة عنك حتى صفيت؟ قال: لا، فقال له: ما صعدت وما نزلت، ثم قال له: هرولت؟ قال: نعم، فقال له: ففررت إليه وبرئت من فرارك ووصلت إلى وجودك؟ قال: لا، فقال له: ما هرولت، ثم قال له: وصلت إلى المروة؟ قال: نعم، فقال له: رأيت السكينة على المروة فأخذتها أو نزلت عليك؟ قال: لا، فقال له: ما وصلت إلى المروة، ثم قال له: خرجت إلى منى؟ قال: نعم، فقال له: تمنيت على الله غير الحال التي عصيته فيها؟ قال: لا، فقال له: ما خرجت إلى منى، ثم قال له: دخلت مسجد الخيف؟ قال: نعم، فقال له: خفت الله في دخولك وخروجك ووجدت من الخوف ما لا تجده إلا فيه؟ قال: لا، فقال له: ما دخلت مسجد الخيف، ثم قال له: مضيت إلى عرفات؟ قال: نعم، فقال له: وقفت بها؟ قال: نعم، فقال له: عرفت الحال التي خلقت من أجلها والحال التي تريدها والحال التي تصير إليها وعرفت المعرّف لك هذه الأحوال ورأيت المكان الذي إليه الإشارات فإنه هو الذي نفس الأنفاس في كل حال؟ قال: لا، فقال له: ما وقفت بعرفات، ثم قال له: نفرت إلى المزدلفة؟ قال: نعم، فقال له: رأيت المشعر الحرام؟ قال: نعم، فقال له: ذكرت الله ذكرا أنساك ذكر ما سواه فاشتغلت به. قال: لا، فقال له: ما وقفت بالمزدلفة، ثم قال له: دخلت مني؟ قال: نعم، فقال له: ذبحت؟ قال: نعم، فقال له: نفسك؟ قال: لا، فقال له: ما ذبحت، ثما قال له: رميت؟ قال: نعم، فقال له: رميت جهلك عنك بزيادة علم ظهر عليك؟ قال: لا، فقال له: ما رميت، ثم قال له: حلقت؟ قال: نعم، فقال له: نقصت آمالك عنك؟ قال: لا، فقال له: ما حلقت، ثما قال له: زرت؟ قال: نعم، فقال له: كوشفت بشيء من الحقائق أو رأيت زيادات الكرامات عليك للزيارة فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((الحُجَّاجُ وَالْعُمَّارُ زُوَّارُ اللَّه وَحَقَّ عَلَى الْمَزُورِ أَن يُكْرِمَ زُوَّارَهُ))، قال: لا، فقال له: ما زرت، ثم قال له: أحللت؟ قال: نعم، فقال له: عزمت على أكل الحلال؟ قال: لا، فقال له: ما أحلات، ثما قال له: ودّعت؟ قال: نعم، فقال له: خرجت من نفسك وروحك بالكلية؟ قال: لا، فقال له: ما ودّعت وعليك العود، وانظر كيف تحج بعد هذا فقد عرّقتك، وإذا حججت فاجتهد أن تكون كما وصفت لك"، انتهى، وفي هذا الكلام النفيس من العارف أبي بكر الشبلي دليلا على أن من وراء كل شعائر فروع الدين الظاهرة كانت حقائق في تطهير القلب وتتويره بمعارف ومكاشفات، لا سيما في الحج ولذلك قال السلطان محمد بل في نتبيه الراقد: "لَئن لَمْ أُحُجَّ الْبَيْتُ إِذْ شطره بعد \* حجبْتُ إلى مَن لًا يغيبُ عن الذكر، فأحرمتُ من وقتى بخلع شمائلي \* أطوفُ وأسعى في اللطائف والبرّ، صفاى صفاء عن صفاتي ومرْوتي \* مرْوّة قلْب عن سوى حبّه فقر، ففي عرفات الأنس بالله موقفي \* ومُزدلفي الزّلفي لديه إلى الحشرِ، وبثُّ المنى منِّي مَبِيتَيْن فِي منِي \* ورميُ جمارِي جمرْ شَوقِي في الصدر، وَاشْعَار هدْيي ذبحَ نفسي بقهرها \* وحُلُقي بمحق الكائنات عن السّرّ، ومن رام نفرا بعد نسك فإنّني \* مُقيمٌ على نُسُكي حياتي بلا نفّر"، فقوله دليل على أن العارف أن يأخذ حظه من معارف من كل شعائر الدين، بل من كل شيء ولو بعوضة أو بسيط منها قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَسْتُحْيِي أن يَضْربَ مَثَلاً مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذينَ آمَنُواْ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ من رَبِّهمْ وَأَمَّا الّذينَ كَفَرُواْ فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَـذَا مَثَلاً يُضلُّ به كَثيراً وَيَهْدي به كَثيراً وَمَا يُضلُّ به إلاَّ الْفَاسقين﴾، وبانتهي قوله تعالى انتهيت بشرح ما قال الشيخ رحمة الله عليه في علم فورع الدين الظاهرة، وبالله التوفيق، ﴿رَبَّنَا آتتًا في الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفي الآخرَة حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ﴾، انتهي وباتهائه انتهي الفصل في الحج، و بالله التو فيق.

#### علْمُ الْفُرُوعِ الْبَاطنَة 257

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَّصُوحاً ﴾ 258، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَذَرُواْ ظَاهِرَ الإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴾. 259

<sup>262</sup> أي الأمر الذي يتفرع من أصول الدين ويتعلق ببواطن الإنسان أي قلبه، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة العلماء: "وأمنًا الفروعُ البَاطِنَةُ فَهِي الإحْسَانُ وَالْعِلْمُ المُصحَحَّحُ لِلإِحْسَانِ وَالَّذِي هُوَ عِلْمُ الحَقِيقَةُ ، فالحقيقة هي علم الأسرار وهو ما يتعلق بقلوب الناس وتطهيرها وما حصل لها من المعارف والمكاشفات والحقائق كما سيبينه إن شاء الله، قال أبو زكريا الفراء: وكلُّ ما كان في القرآن من نكرات الحق أو معرفته، فالحقيقةُ ما يصير إليه حقُ الأمر ووجُوبُه، وبلغ حقيقة الأمر أي: يقينَ شأنه، فيسمى العلماء هذا العلم علم التزكية أو علم التصوف، فقسمه على قسمين تصوف للتخلق وتصوف للتحقق، قال الشيخ رحمة الله عليه في التقرقة بين علم التصوف الذي للتخلق وبين علم التصوف الذي للتحقق في مدار علم التصوف للتخلق: "هو تزكية الباطن بالأخلاق المحمودة فيه وتطهيره من الأوصاف المذمومة." و يسميه بعض شيوخ علم التخلي والتحلي، أي تخلي القلب من كل صفات المحمودة فيه وتطهيره من الأوصاف المذمومة." و يسميه بعض شيوخ علم التخلي والتحلي، أي تخلي القلب من كل صفات والصبر والتوكل والحرف والرجاء والحمد والبخل والحقد وغيرها وتحلي القلب بكل الصفات المنجيات كالتوبة والتقوى والصبر والتوكل والخوف والرجاء والحمد والشكر وغيرها. فقال الشيخ في كتابه عمدة البيان: "ويَجِبُ علَى كُلُّ مُكلَّف أَنْ يَتَعَلَّم مَنْهُ المُ يستر والتوكل والخوف كالإيمان الذي لا يحكم في هذا الدنيا فالحكم للإيمان والإحسان في الآخرة لأنهما من الأمور يتعلق بسرائر وما يستنر في القلوب كما بين ذلك الشيخ في فتح البصائر، فلا يحتاج في علاجهما إلا كلام الله تعالى، والله اعلم.

258 سورة التحريم: 8، ومعنى ونصوحا بفتح النون الجمهور: بالغة في الخلوص والصدق، وبضمها لأبي بكر: مصدر بمعنى ذات خلوات من النصح بضم النون الخلوص أو بفتحها إصلاح الثوب بعد الخرق بأن لا يعاد إلى الذنب ولا يراد العود، قال السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في البدور المسفرة في الخصال التي يدرك بها المغفرة: "واعلم إن الإستغفار كما قال إبن الموري وقلبه النووي رضي الله عنهما من أهم الأبواب التي يعنى بها ويحافظ على العمل عنها، قال يحيى بن معاذر رضي الله عنه: ليس بعاق من لم يكن غاية أمله من الله وكان غاية أمله يطمع في العفو، وكلمة مغفرة لم ير نفسه إلا في هذه المذلة، وقال القطب الكبير أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه: عليك بالإستغفار وإن لم يكن هناك ذنب واعتبر بالإستغفار النبي صلى الله عليه وسلم بعد البشارة واليقين بمغفرة ما تقدم من ذنبه وما تأخر، هذا معصوم ولم يعترف ذنبا قط، وتقدس عن ذلك فما ظنك بمن لا يخلو من العيب والذنوب في وقت من الأوقات انتهى، وكان إبراهيم عليه السلام خليلا كثير التواه والبكاه فبكى يوما بكاء شديدا فنزل عليه جبريل عليه السلام فقال: إبراهيم إن ربّك يقول له: هل رأيت خليلا يعذب خليلة؟، فقال: يا جبريل إذا ذكرت خطيئتي نسبت خليلتي، فإذا كان هذا حال إبراهيم عليه السلام مع نبوته وخلته فما حال العاصي مع زلته وخطيئته؟ فحاسب نفسك قبل أن تعذب وجاهد جهادا كبيرا وقل لنفسك عند ذبحها: بسم الله والله أكبر."

<sup>259</sup> سورة الأنعام: 120، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَذَرُواْ﴾ أي اتركوا ﴿ ظَاهِرَ الإِثْمِ﴾ أي علانيته وجميع أنواع الفواحش وهي المعاصي ﴿وَبَاطِنَهُ﴾ أي سره وما عقد عليه القلب من المخالفة، أو معناها ما كان بالجوارح وبالقلوب أو المحرمات والسبهات، وقيل ظاهر الإثم هو جميع أنواع الكفر والمعاصي والبدعة، وباطن الإثم هو جميع أنواع الأخلاق المهلكات المذمومة، وللعلماء أقوال كثيرة في معنى هذه الآية وحاصلها راجع إلى أن الظاهر ما كان عملا بالبدن مما نهي الله عنه، وباطنه ما عقد بالقلب من مخالفة أمر الله فيما أمر ونهي.

وَفِي صَحِيحِ الْبُخَارِي عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: ((وَاللَّه 260 إِنِّى لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ 261 فِي الْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً)) 262، فَتُوبُوا أَيُّهَا الإِخْوَانُ مِن جَمِيعِ الذُّنُوبِ الظَّاهِرَةِ وَالْبَاطِنَةِ وَطَهِرُوا قُلُوبِكُمْ مِنَ الصِّفَاتِ الْمُهْلِكَاتِ. 263

260 فيه القسم، فالقسم على الشيء تأكيدا له وإن لم يكن عند السامع فيه شك.

<sup>261</sup> وقد استشكل وقوع الاستغفار من النبي صلى الله عليه وسلم وهو معصوم، والاستغفار يستدعي وقوع معصية، ويحتمل أن يكون لاشتغاله بالأمور المباحة من أكل أو شرب أو جماع أو نوم أو راحة، أو لمخاطبة الناس والنظر في مصالحهم، ومحاربة عدوهم تارة ومداراته أخرى، وتأليف المؤلفة وغير ذلك مما يحجبه عن الاشتغال بذكر الله والتضرع إليه ومشاهدته ومراقبته، فيرى ذلك ذنبا بالنسبة إلى المقام العلى وهو الحضور في حظيرة القدس، ومنها أن استغفاره تشريع لأمته، أو من ذنوب الأمة فهو كالشفاعة لهم، وقال الشيخ السهروردي: لما كان روح النبي صلى الله عليه وسلم لم يزل في الترقي إلى مقامات القرب يستتبع القلب، والقلب يستتبع النفس، ولا ريب أن حركة الروح والقلب أسرع من نهضة النفس فكانت خطأ النفس تقصر عن مداهما في العروج، فاقتضت الحكمة إبطاء حركة القلب لئلا تنقطع علاقة النفس عنه فيبقى العباد محرومين، فكان صلى الله عليه وسلم يفزع إلى الاستغفار لقصور النفس عن شأو ترقى القلب".

<sup>262</sup> وقع في حديث أبي هريرة: ((أكثر من سبعين مرة))، فيحتمل أن يريد المبالغة ويحتمل أن يريد العدد بعينه، ظاهره أنه يطلب المغفرة ويعزم على التوبة، ويحتمل أن يكون المراد يقول هذا اللفظ بعينه، ويرجح الثاني ما أخرجه النسائي بسند جيد من طريق مجاهد عن ابن عمر أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: ((أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه)) في المجلس قبل أن يقوم مائة مرة ، وله من رواية محمد بن سوقة عن نافع عن ابن عمر بلفظ: "إنا كنا لنعد لرسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس: ((رب اغفر لي وتب علي إنك أنت التواب الغفور)) مائة مرة".

263 فتطهير القلوب مما سوى الله تعالى عاية كل التكليف وسبب تنزيل الكتب السماوية وإرسال الرسل عليهم الصلاة والسلام، فقال تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَّى اللّه بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ مَنْ خَشَى الرَّحْمَن بِالْعَيْبِ وَجَاء بِقَلْبِ مُنْبِ ﴾ ، وقال عليه الصلاة والسلام كما رواه الحكيم عن يحيي بن أبي كثير مرسلا: ((إن الله تعالى لا ينظر إلى صوركم، ولا إلى أموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم، فمن كان له قلب صالح تحن الله عليه )) ، فتطهير القلب أهم الشيء ، فلذلك علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في تهذيب الإنسان جعل القلب متساويا بالأمير في الملك والجسم بملكه، فقال: "اعلم إلى شَرَف الإنسان على سائر الحيوان إن أيما هو إباستعداده لمعرفة الله وأماعته ، والمعرفة لا تكون إلا في القالب أفي الملك والجسم بملكه ، فقال: "اعلم إلى الله المكاشف بِما عند الله إن سلم من غير الله ، وهو إلى الله المكاشف بما عند الله إن سلم من غير الله ، وهو أن العاصي فيسري إلى الأعضاء عن القواحش أثار أن والقلب هو مَلك ، والله فينتشر على المعرفة والمعرفة على المعرفة الله بإن المعرفة الله وينتشر على منازعته أوزير و وموافقة العكون والذي يُربِد خلق الملك والمقات أمار بلده والمنتظمة ، والمنتوان على العبد السورين المعرفة بيد الوزير ويسلطه على العبد المورفة والمناق الملك والمقات المناق المعلك والمناق المهات الأخلاق المنجيئات الذين قال أيضا عبد الله ما سورين المخلوق المنجيئات الذين قال أيضا المناف والمناؤ المنافق والله المنافق والمنائ عنوان الموات الذين قال أيضا عبد الله وي ضياء علوم الدين وهي : "[1] الحكمة أو الشياعة أو الله الفلك والمنفق المنجيئات الذين قال أيضات المذون والمنطق المنون " الذين هم يوضئه ويضئه ويضد ويضد ويضد ويضد المؤمنون " الذين هم يوضئ وضياء علوم الدين ومن من راد الأولون ويضد الأولون والمنفون " الذين هم يوضئ الأخلق وبضده ويضون " الذين هم يوضئ وضياء علوم الدين ومن من راد أن أن ومن أراد أن أن يعلم هل حسن خلافة أم لا فليزل نفسة بهذه الأبات وهي وضياء على المرادون " الذين هم يوضياء على المنون " الذين هم يوضئ المنافود والمنسلام المنوسة المنوسة المنسود المنوسة المنوسة المنوسة الأبلاء المؤسلاء المنوسة المنوس

في صلاتهم خاشعون \* والذين هم عن الله و معرضون \* والذين هم الذكوة فاعلون \* والذين هم لفروجهم حافظون \* إلّا على أزواجهم أو ما ملكت ايمانهم غير ملومين \* فمن ابتغي ورآء ذلك فأو لاتك هم العادون \* والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون \* والذين هم على صلواتهم يحافظون \* أو لاتك هم الوارثون و وقوله: ﴿ إلله المومنون السائحون الله وجلت الأمرون بالمعروف والهاهون عن المنكر والحافظون لحدود الله وبشر المؤمنين وقوله: ﴿ إنّما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تلبت عليهم أياته زادهم إيمانًا وعلى ربّهم يتوكلون \* الذين يقيمون الصّلاة وممّا رزقناهم ينفقون \* أو لاتك هم المؤمنون وقوله: ﴿ وَقُولُهِ: ﴿ وَعِباد الرّحمن الذين يمشون على الأرض هونا وإذ خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما \* والذين بيبتون لربّهم سجدا وقياما \* والذين يقولون ربّنا أصرف عنا عذاب جهنم إن عدابها كان غراما \* إنما سآءت مستقرًا ومقاما \* والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يفتروا وكان بين ذلك قواما \* والذين لا يدعون مع الله إلها أخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلم ابالحق ولا يزمون ومن يفعل ذلك يلق أثاما \* يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهانا \* إلم من تاب وأمن وعمل عملا صالحا فإنه لاينهم حسنات وكان الله غفورا رحيما \* ومن تاب وعمل صالحا فإنّه يتوب إلى الله متابا \* والذين يقولون ربّنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرء أعين واجعلنا للمتقين إماما \* أو لاتك يجزون الغرفة بما صبروا ويلقون فيها تحية وسلاما \* خالدين فيها حسنت مستقرًا ومقاما \* قل ما يعبأ بكم ربّي لو لا دعاؤكم فقد كذبتم فسوف يكون لزاما \* والذين بيقوط ما وحَفظ ما وحَفظ ما وحَفْل المُخْفق وَفَقْد مَن بَا فَوْد كذبتم فسوف يكون لزاما \* والدّين بي بقضة مَن وخفظ ما وحَفْل وَفَق وَفَقْد مَن وَفَظ ما وَحَفْل ما وَخُوْل أَنْ الْمُعْن فُونُهُ بِعْض فُونُ لَا الْمَاه، فُونُجُودُ هَذه الصَفَات عَلَمَة وَفَظ مَا وَخَذَ.

264 أصل العُجب من التعجّب وهو أن ترى الشيء يُعْجبك تظن أنك لم تر مثله، فالعجل تعجب بالنفس، فالعُجب هو الزّهوّ بما يكون من النفس، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وَحَقيقَتُهُ إِستعْظَام النَّعْمَة وَالرُّكُونُ الِّيْهَا مَعَ نسيَان إِضَافَتَهَا الِّي اَلْمُنْعُم. وَأَفَاتُهُ كَثيرَةٌ: منْهَا أَنَّهُ يَدْعُو إِلَى الْكبْر وَنسيَان اَلدُّنُوب وَنسيَان نعْمَة اللَّه وَإستعْظَام الْعبَادَات وَإعْتقَاد الْمَنزِلَة عنْدَ اَللَّه وَتَرْكيَة اَلنَّفْس بالْعَقْل وَ اَلرَّاْى وَالْعلْم، وَأَمَّا دَوَاؤُهُ فَعْلَمْ أَنَّ دَوَاءَ كُلِّ علَّة بضدِّها. وَعلَّهُ الْعُجْبِ الْجَهْلُ الْمُحْضُ. وَدَوَاؤُهُ الْمُعْرِفَةُ الْمُصَادَّةُ لذَلكَ الجَهْل فَقَطْ. وَعُجْبُ ٱلْمَرْءِ عَلَى قَسْمَيْن: قَسْمٌ مَا كَانَ تَحْتَ إِخْتَيَارِه، كَالصَّلاَة وَٱلصَّيّام وَٱلزَّكَاة وَٱلْحَجِّ وَٱلصَّدَقَة وَإِصْلاَح الْخَلْق. فَإِنَّ ٱلعُجْبَ في هَذَا اَلْقَسْمُ أَغْلَبُ. وَقَسْمٌ مَا لاَ يَدْخُلُ تَحْتَ إِخْتَيَارِه كَالْجَمَال وَاَلْقُوَّة وَالنّسب، عُجْبُهُ في اَلقسْمَيْن، إمَّا أَن يُعجّب من حَيْثُ أَنَّهُ مَحَلَّهُمَا. فَهَذَا جَهْلُ مَحْضٌ، لأنَّ ٱلْمَحَلَّ مُسَخَّرٌ لاَ مَدْخَلَ لَهُ في الإِيجَاد. فَكَيْفَ يُعَجِّبُ بِمَا لَيْسَ منْهُ. وَإِمَّا أن يُعَجِّبَ بأنَّ ٱلْعبَادَات إنَّمَا حَصلَتُ لَــهُ بِقُدْرَتِهِ الْحَادِثَةِ. هَذَا أَيْضًا جَهْلٌ مَحْضٌ إِذْ لاَ يَتَصَوَّرُ الْعَمَلُ إِلاَّ بِوُجُودِهِ وَوُجُودِ عَمَلِهِ وَإِرَادَتِهِ وَسَائِرِ أَسْبَابٍ عَمَلِهِ. وَكُلَّ ذَلِكَ مِنَ اَللَّه لاَ منْهُ إِذِ اللَّهُ سُبْحَانَهُ هُوَ أَلَّذي خَلَقَ ٱلْقُدْرَةَ وَسَلَّطَ ٱلإِرَادَةَ وَحَرَّكَ ٱلبَوَاعِثَ وَصَرَّفَ ٱلْمُوَانِعَ وَهَيَّنَ ٱلْعَمَلَ فَمِنَ ٱلعَجَائِبِ أَن يُعجِّب بنَفْسه وَلاَ يُعَجِّبُ بوُجُود اللّه سُبْحَانَهُ"، قال الشيخ أبن الحاج في المدخل: "فأما العجب فأصله حمد النفس ونسيان النعمة وهو نظر العبد إلى نفسه وأفعاله وينسى أن ذلك انما هو منة من الله تعالى عليه، فيحسن حال نفسه عنده ويقل شكره وينسب إلى نفسه شيئا هو من غيرها وهي مطبوعة على خلافة، فأن غفل هلك واستدرج، وكان معجما بعبادته مزريا على من لم يعمل عمله، فقد عمى عن عيوب نفسه، فيكون مستكثرًا لعمله مسرورًا به راضيًا عن نفسه فرحاً بها يسعى في هواها"، قال السمرقندي: "من أراد أن يكسر العجب فعليه بأربعة أشياء: أوّلها: أن يرى التوفيق من اللّه تعالى فإذا رأى التوفيق من اللّه تعالى فإنه يشتغل بالشكر و لا يعجب بنفسه، والثاني أن ينظر إلى النعماء التي أنعم الله بها عليه فإذا نظر في نعمائه اشتغل بالشكر عليها واستقلّ عمله ولا يعجب به، والثالث أن يخاف أن لا يتقبل منه فإذا اشتغل بخوف القبول لا يعجب بنفسه، والرابع أن ينظر في ذنوبه التي أذنب قبل ذلك، فإذا خاف أن ترجح سيئاته على حسناته فقد قل عجبه، وكيف يعجب المرء بعمله و لا يدري ماذا يخرج من كتابه يوم القيامة".

#### وَمِن الصِّفَاتِ الْمُهُلِكَاتِ الْكِبْرُ 266 قَالَ تَعَالَى: ﴿سَأَصْرُفُ عَن آيَاتِيَ الَّذَيِنَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ﴾. 267

<sup>265</sup> سورة النجم: 32، فمعنى قوله تعالى: ﴿فَلَا تُرْكُوا أَنْفُسكُم﴾ لا تمدحوها بزكاء العمل أو بالطهارة عن المعاصى والرذائل على سبيل الإعجاب أما على الاعتراف بالنعمة فحسن، ﴿هُو اعْلَمُ بِمِن اِتَّقَى﴾ منكم وغيره قبل أن يخرجكم من صلب آدم عليه السلام لأن محل التقوى القلب وهو العالم بأحواله ويجوز أن يراد مدح المؤمن أخاه لحديث ((قطعت عنق صاحبك)) والمنهى من ذلك مدحه للدنيا وأما ليؤتم به أو ليَتَهَمَّمَ الناس بالخير فجائز وفي البابين أحاديث صحيحة، يتقضى الغض من المزكي لنفس بلسانه، والإعلام بأن الزاكي المزكى من حسنت أفعاله وزكاه الله عز وجل فلا عبرة بتزكية الإنسان نفسه، وإنما العبرة بتزكية الله له، روى سلام بن أبي الصهباء عن أنس رفعه: ((لو لم تذنبوا لخشيت عليكم ما هو أشد من ذلك، العجب! العجب!))، قال الديريني: وإنما كان العجب أشد لأن العاصي معترف بنقصه فيرجى له العفو به، والمعجب مغرور بعمله فتوبته بعيدة، وعن مسروق رحمه الله تعالى قال: كفي بالمرء علما أن يخشى الله، وكفي بالمرء جهلا أن يعجب بعمله، قال عمر بن الخطاب رضي الله تعالى: إن من صلاح توبتك أن تعرف ذنبك، وإن من صلاح عملك أن ترفض عجبك، وإن من صلاح شكرك أن تعرف تقصيرك، وعن مطرف بن عبد الله قال: "لأن أبيت نائما وأصبح نادما أحب إليّ من أن أبيت قائما وأصبح معجبا"، سئل الحافظ عبد الغني رحمه الله تعالى: لمّ لم تقرأ من غير كتاب؟ فقال: أخاف العجب، وعن عائشة رضي الله تعالى عنها أنه سألها رجل فقال متى أعلم أني محسن؟ قالت إذا علمت أنك مسيء، قال متى أعلم أني مصيء؟

<sup>266</sup> فأصل الكبر من كبير أي عظيم، وهو من صفة الله تعالى فهو الكبير والمتكبر وذو الكبرياء بمعنى العظمة والملك، وهي عبارة عن كمال الذات وكمال الوجود و لا يوصف بها إلا الله تعالى، فمعنى الكبر في الإنسان أنهم يرون أنهم أفضل الخلق وأن لهم من الحق ما ليس لغيرهم، وهذه الصفة لا تكون إلا لله خاصة لأنه سبحانه وتعالى هو الذي له القدرة والفضل والعظمة والملك الذي ليس لأحد مثله، فلذلك صفة الكبر والكبرياء حرام على كل شيء في خلق الله الكبير المتكبّر، قال الشيخ رحمة الله عليه في حقيقة الكبر في عمدة البيان: وَحَقيقَتُهُ أَن يَرَى الإنسانُ لنَفْسه مَرْتَبَةً وَلغَيْره مَرْتَبَةً. ثُمَّ يَرَى مَرْتَبَةَ نَفْسه فَوْقَ مَرْتَبَة غَيْره، ثُمَّ مَهْمَى عَظُمَ قَدْرُهُ بِالإِضَافَة إِلَى غَيْرِه حَقَّرَ مَن دُونَهُ وَتَرَفَّعَ عَن مُّجَالَسَته وَمُوَاكَلَته. وَإِن إشْتَدَّ ذَلك إستَتكفَ عَن إستخْدَامه. وَلَمْ يَجْعَلْهُ أَهْلًا للقيَام بَيْنَ يَدَيْه. وَإِن كَانَ دُونَ ذَلكَ إِستَنكَفَ عَن مُشْاورَته. وَيَرْتَفعُ عَلَيْه في المَحَافل. ويَنتَظرُ أن يَبْتَدنَهُ بالسَّلاَم. ويَستَبْعدُ أَن يُقَصِّرَ في قَضَاءِ حَوَائِجِهِ. وَيَتَعَجَّبُ مِنْهُ. وَإِن نَّاظَرَ أَنِفَ أَن يَرُدَّ عَلَيْهِ، وَإِن وُعِظَ إستَنكَفَ عَنِ الْقَبُولِ. وَإِن رُدَّ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِن قَوْلِهِ، غَضِبَ. وَ إِن عَلَمَ لَمْ يَرَفُقْ للمُتَعَلِّمينَ. وَيَنظُرُ إِلَى اَلْعَامَّة كَأَنَّهُ يَنظُرُ إِلَى اَلْحَمير إستحْقَارًا"، قال أمام الطائفة العارف الجنيذ: "أعلى الكبر أن ترى نفسك، وأدناه أن تخطر ببالك يعني نفسك"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في الكبر: وَأَسْبَائِهُ سَبْعَةً: [1] التَّكَبُّرُ بالْعلْم وَمَا أَسْرَعهُ إِلَى الْعُلَمَاء، [2] وَالتَّكَبُرُ بالْعبَادَات وَهُوَ الْغَالبُ في الْعُبَاد وَالزُّهَاد، [3] وَالتَّكَبُرُ بشَرْف النَّسَب وَذَلَكَ دَفينٌ في النَّفْس لاَ يَنْفَكُ عَنْهُ نَصيبٌ غَالبًا وَإِنَ كَانَ صَالحًا عَاقلاً لَكن لاَ يَتَرَشَّحُ منْهُ عنْدَ اعْتَدَال الأَحْوَال، فَإِذَا غَضبَ تَرَشَحَ منْهُ وَغَيْرِ الصَّالح يَرَى النَّاسِ الَّذينَ دُونَهُ كَالمَوَالي وَالْعَبيد، [4] النَّكَبُرُ بالْجَمَال وَغَالبُهُ في النَّسَاء، [5] والتَّكَبُرُ بالْمَال، وَ غَالِبُهُ بَيْنَ الْمُلُوكِ فِي الْخَزَائِنِ، وَبَيْنَ التُّجَارَ فِي الْبَضَائِعِ، وَبَيْنَ الْأُمَرَاءِ فِي الأَرْضِ، وبَيْنَ الْمُتَجَمِلِينَ فِي اللَّبَاسِ وَالْخُيُولِ وَالْمَرَاكب، فَيَسْتَحْقرُ الْغَني الْفَقيرَ وَيَقُولُ: مَنْ أَنْتَ لَوْ أَرَادْتٌ لَأَشْتَرَيْتُ مَثْلَكَ، وَقَدْ اسْتَخْدَمْتُ مَن هُوَ فَوْقَكَ وَكُلَّ ذَلكَ جَهلٌ بئَافَات الْغِنَى، [6] وَالتَّكَبُرُ بِالْقُوَّةِ وَٱلْبَطْشِ عَلَى أَهْلِ الضُّعْفِ، [7] وَالتَّكَبُرُ بِالأَتْبَأعِ وَالأَنْصَارِ وَالتَّلَمَذَةِ وَالْعَشيرَةِ وَالْأَقَارِبِ وَالأَوْلاَدِ يَجْرِي ذَلِكَ فِي الْمُلُوكِ وَالْعُلَمَاءِ وَأَمْثَالِهِم."

267 سورة الأعراف: 145، فمعنى قوله تعالى: ﴿سَأَصْرِفُ عَن آياتيَ﴾ عن فهمها وتصديقها أو عن تدبرها، ﴿الَّذينَ يَتَكَبَّرُونَ في الأَرْض بغير الْحَقِّ ﴾ صلة يتكبرون بما ليس بحق وهو خينهم الباطل أو حال من فاعله أي يتكبرون غير محقين فإن المستحق للكبرياء هو الله، والآيات هنا كل كتاب منزل، أو الدلائل الدالة على الوحدانية، وصرفهم عنها عقوبة على تكبرهم، أو المراد صرفهم عن إبطالها وإجتهدوا كاجتهاد فرعون في إبطال معجزات موسى، وهو أيضا وعد لبني إسرائيل بأن ينصروا على كل من قام لإبطال الدين، ومعناها سأصرف عن العلم النافع ومعرفة الله كما قال الإمام أبو جعفر محمد الباقر بن على رضى الله تعالى عنهم: "ما دخل قلب أمرئ من الكير شيء إلا نقص من عقله مقدار ذلك"، قال الشيخ عثمان بن فودي في عمدة البيان: وأَفَاتُ الكبر عَظِيمَةٌ، قَلُّ مَا يَنفَكُ ٱلْعُلَمَاءُ عَنْهُ فَصْلاً عَن عَوَام النَّاسِ. وكَيْفَ لاَ تَعْظُمُ أَفَاتُهُ وَهُوَ يَحُولُ بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ أَخْلاَقِ الْمُؤمِنينَ كُلِّهَا، لِأنَّ الْمُتَكَبِّرَ لاَ يَقْدرُ عَلَى أن يُحبَّ للمُؤمنينَ مَا يُحبُّ لنَفْسه، وَلاَ يَقْدرُ عَلَى اَلتَّوَاضُع، وَلاَ يَقْدرُ عَلَى تَرْك الْحقْد، وَلاَ يَقْدرُ أن يَّدُومَ عَلَى اَلصِدْق، وَلاَ يَقْدرُ عَلَى تَرْك الْحَسَد، وَلاَ يَقْدرُ عَلَى كَظْم الْغَيْظ، وَلاَ يَقْدرُ عَلَى اَلنّصْح اللَّطيف، وَلاَ يَقْدرُ عَلَى قَبُول اَلنَّصْح، وَلاَ يَسْلُمُ مِن إزْرَاء النَّاس، وَمِن إغْنَيَابِهِم، وَلاَ مَعْنَى للتَّطْويل. فَمَا مِن خُلُق ذَميم إلاَّ وَهُوَ مُضْطَرٌّ إلَيْه ليَحْفَظَ بِه عزَّهُ. وَمَا مِن خُلُق مَّحْمُود إلا وَهُو عَاجز عَنْهَا خَوْفًا مِّن أن يَّغُونَهُ عزُّهُ"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين: ُّودَوَاءُ الْكَبْرِ أَن تَعَلَمَ ذُلُ نَفْسكَ وَعَجزكَ، وَأَنَّ الْعزِّ وَالْقُدْوَةَ للَّه، فَتَوَاضُعٌ بألْفعْل للَّه وَلسَائر الْخَلْق بالْمَوَاظَبَة عَلَى أَخْلاَق المُتَوَاضِعِينَ، وَالتَّوَاضُعُ هُوَ الْعَدْلُ الْمَحْمُودُ وَالإِفْرَاطُ تَكَبُّرُ وَالتَّفْرِيطُ مَذَلَةٌ، وَهُمَا مَذْمُومَانِ، فَمَن تَقَدَّمَ عَلَى أَمْثَالِهِ فَمُتَكَبَرُ، وَمَن تَاَخْرَ عَنْهُم فَمُتَوَاضعٌ"، ومن أفضل الدواء للكبر راجع إلى فروع الدين الظاهرة وهو بكثرة السجود لله، قال حبيب بن أبي ثابت: "من وضع جبينه لله، فقد برئ من الكبر"، فانظر كيف وضع علاج الباطن في عمل الظاهر، كما ذكرنا في مسألة مسح الرأس في الوضوء وغيرها، فقد بين الشيخ رحمة الله عليه كيف تصرف المتكبّر عن العلم والحقائق، بل عن كل خير بقوله في طريق الجنة: ُّوَأُمَّا الْكِبْرُ فَإِنَّهُ الْخَصِلَةُ الْمُهْلِكَةُ رَأْسًا، وَلَيْسَ هِيَ بِمَنْزِلَة سَائِرِ الْخِصَال الَّتِي تَضُرُّ بِفُرُوعِ انَّمَا تَضُرُّ هِيَ بِالأَصِل، ثُمَّ إِذَا قَوِيَتْ وَغَلَبَتْ فَلاَ تَدَارُكَ وَالْعيَاذُ باللَّه تَعَالَى، يَهيجُ منْهَا أَرْبَعُ أَفَات: أَحَدُهَا حرْمَانُ الْحَقِّ وَعَمَى الْقَلْب عَن مَّعْرِفَة أيات اللَّه؛ وَالثَّانيَةُ بُغْضُ اللَّه؛ وَالثَّالثَةُ ٱلْخزْيُ في الدُّنْيَا؛ وَالرَّابِعَةُ النَّارُ وَالْعَذَابُ في الْعُقْبَى"، قال أبن عيينة: "من كانتْ معصيته في الشهوة فَارْجُ له، ومن كانتْ معصيته في الكبر، فاخْش عليه، فإنّ آدم عصى مُشْتهياً فغُفرَ له، وإبليس عصى مُكبّراً فلُعنَ". 268 أصل الأمل من الرجاء فهو طول النظر في شيء باطل وفي الغرور، فبعض العلماء يتعلق الأمل للزهد فقال سفيان الثوري: "قضر اليس الزهد بأكل الغليظ ولبس الخشن، ولكنّه قصر الأمل وارتفاب الموت"، وسئل أحمد بن حنبل: ما الزهد في الدنيا؟ فقال: "قضر الأمل"، فقصر الأمل قصر الإرادة في هذه الأشياء التي تتبغي أتخلى من القلوب، فوصف الشيخ رحمة الله عليه الأمل في عمدة البين وحقيقتُهُ إِرَادَةُ الْحَيَاةِ للْوقَتِ الْمُتَرَاخِي بِالْحُكُم، وأَمَّا دَوَاوُ الأمل فَهُو أَيْضًا عَلَى قسْمَيْن عِلْمِيِّ وَعَمليِّ، وأَمَّا الْعُلْمِيُ فَهُو أَن البين وَعَقيتُهُ إِرَادَةُ الْمُوتَةِ الْمُلَّمُ بَيْنَ يَعْجِيلَ التَّوْبَة، لللَّهُ يَقُولُ: "سَوْفَ الْوَلِيمُ سعَةٌ". وَيَمْتعُهُ أَيْضًا ذَلِكَ تَعْجِيلَ الطَّاعَة، وَالنَّظُ يَقُولُ: "سَوْفَ الْوَلِيمُ سعَةٌ". وأَمَّا الْعَمليُ فَهُو أَن يَكثُورُ الْمُوتَ وَالْقَلْمُ بَيْنَ يَدَيُ ". ولا يَزالُ في قَسَاوة الْقَلْب. هذا هُواَلدُواءُ الْعُلْمِيُ وأَمَّا الْعَمليُ فَهُو أَن يَكثُورُ ذَكْرَ الْمُوتُ وَالنَّظُ وَالأَيَّامُ بَيْنَ يَدَيُ ". واللَّانِي تَسُويفُ التَوْيَةِ النَّوْيَة النَّوْيَة النَّوْيَة النَّوْيَة النَّوْيَة النَّوْلُ "سَوْفَ أَلتُوبُ وَفِي الأَيْامُ بَيْنَ يَدَيُ اللَّمِ اللَّوْلَ وَاللَّالِ اللَّمِلُ اللَّوْلُ اللَّولُ اللَّوْلُ اللَّوْلُ اللَّوْلُ اللَّوْلُ اللَّوْلُ اللَّوْلُ اللَّوْلُ الْمُوتُ وَالْمُلْوَلُ اللَّمُ الْمَالِ اللَّمُ الْمَالُ اللَّوْلُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَلْ لَا تَذَكُرُ اللَّمُ الْمَالِ وَلِقَدْ الأَمَلُ الْمُوتُ وَالْقَدْرُ وَ وَالْقَالُ الْمَالِ اللَّالِ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْقَالُ اللَّهُ الْمَالُ الْمُولُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمُ الْمَالُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُ الْ

269 سورة الحجر: 3، فمعنى قوله تعالى: ﴿ذَرْهُمْ ﴾ اترك الكفار يا محمد بعد ما بلغت وأنذرت، ﴿يَأْكُلُو أَ ﴿ وفيه وعيد وتهديد في الدنيا، ﴿وَيَتَمَتُّعُواْ﴾ بلذات دنياهم، ﴿ويُلْههمُ يشغلهم، ﴿الأَمَلُ ﴾ أي يوقعهم لطول الأعمار واستقامة الأحوال عن الاستعداد للمعاد، ﴿فُسَوْفُ يَعْلَمُونَ﴾ وفيه وعيد في الآخرة، أي سوف يعلمون عاقبة أمرهم إذا عاينوا جزاءه والمقصود إقناط الرسول من هدايتهم وإيذانه بأنهم من أهل الخذلان وأن نصحهم اشتغال بما لا طائل تحته، وفيه إلزام للحجة وتحذير عن إيثار التنعم وما يؤدى إليه طول الأمل، قال في لباب التّأويل: وفي الآية دليل على أن إيثار للتلذذ والنتعم في الدنيا يؤدي إلى طول الأمل وليس ذلك من أخلاق المؤمنين، وفي الحديث: ((شرار أمتى الذين وُلدُواْ في النعيم وغدوا به: همتهم ألوان الطّعام وألوان الثياب يتشدّقون في الكلام))، وقال تعالى:﴿فذرهم في غمرتهم حتَّى حين، أيحسبون أنَّما نمدّهم به من مّال وبنين. نسارع لهم في الخيرات بل لا يشعرون﴾، قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه: "أخوف ما أخاف علبكم اثنتان: طول الأمل واتباع الهوى، وإن طول الأمل ينسي الآخرة واتباع الهوي يصدّ عن الحقّ"، قل السمرقندي رحمه الله: "من قصر أمله أكرمه الله تعالى بأربع كرمات: إحداها أن يقوّيه على طاعته لأن العبد إذا علم أنه يموت عن قريب يجتهد في الطاعات فيكثر عمله، والثاني يقل همومه لأنه إذا علم أنه يموت عن قريب لا يهتم بما يستقبله من المكروه، والثالث يجعله راضيا بالقليل لأنه إذا علم أنه يموت عن قريب لا يطلب الكثرة وإنما يكون همه همّ آخرته، الرابع أن ينوّر قلبه لأنه يقال نوّر القلب من أربعة أشياء: أولها بطن جائع، والثاني صاحب صالح والثالث حفظ الذنب القديم والرابع قصر الأمل"، فينبغي للمسلم أن يقصر أمله فإنه لا يدر في أي وقت أو نفس يموت"، ومن طول الأمل تسويف في الواجبات كالتوبة وأداء الصلوات في أوقاتهن، ومن طول الأمل رجاء المسلم في أقوال أهل الدنيا أو ما اغتر به من اقوال رؤوس الكفار في سياستهم باطلة وحكومتهم ظالمة، فهذا نوع الأمل من الغرور لأنه يشتغل المسلم عن أمر دينه وآخرته بطول الأمل في ما وعده حكومة الكافرين، واسوأ من ذلك إذا يستعمل الإئمة والعلماء بالدين ليسوق المسلمين إلى هذا الغرور، فلا يصلح أمور المسلمين الذين يقيموا تحت حكومة الكفار إلا بالصلح الشرعي بينهم وبينها أو بالهجرة من تحت حكومتهم أو بالجهاد عليهم، فقال تعالى: ﴿فَلا تَغُرُّنَكُم بِاللَّه الْغُرُورُ﴾، قال بعض المفاسرين: الغرور هنا الشيطان يغرُّ الناس بالوعد الكاذب والتمنية، فلذلك وصف بعض العلماء هذه الأئمة والعلماء الذين ينصرون الكفار في حكومتهم وجيوشهم العلماء السوء أنصار الشيطان لأنهم الذين

### وَمِن الصِّفَاتِ الْمُهُلِكَاتِ الْغَضَبُ بِالْبَاطِلِ النَّاشِي مِنَ الْحَمِيَّةِ 270 قَالَ تَعَالَى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةَ﴾. 271

يقيسون الدين برأيهم فيحلون ما حرم الله ويحرمون ما أحل الله، ليغرّ به المسلمين غرورا ويشتغلهم عن ما لا ينبغي لهم في أمر دينهم، نعوذ بالله من زوال العقل.

270 معنى الغضب نقيض الرضا، قال ابن عرفة: "الغضب من المخلوقين شيء يداخل قلوبهم، ومنه محمود ومذموم، فالمذموم ما كان في غير الحق، والمحمود كان في جنب الدين والحق، وأما غضب الله، فهو إنكاره على من عصاه فيعاقبه"، قال تعالى: ﴿غَيْرِ الْمُغْصُوبِ عَلَيْهِم﴾، فالغضب من صفة المذمومة حرمت تخلق بها، قال الشيخ رحمه الله في عمدة البيان: وحقيقتُه غلّيانُ دَم الْقَلْبِ الْمِنْتَقَام، ودَرَجَاتُهُ ثَلاثَةٌ: النَّقْريطُ والإفراطُ والإعتزالُ، وأَمَّا النَّقْريطُ وهُو فَقَدُ الْغَضَبِ أَصْلاً فَمَدْمُومٌ إِذَ لاَ يَغْضبُ إِذًا عَدْدَ مُشَاهَدة الْمُعْضب إِذًا مَنْمُومٌ وأَمَّا الْهُورَاطُ فَمَدْمُومٌ الْفِضا وهُو عَلَيْهُ الْمَعْضب حتَى يَخْرُجُ الْمَرْءُ من سياسة الْعَقْل وَالدَّيْنِ، ولاَ يَبَقَى للْمَرْء بَصِيرةٌ وَنظر وقكر وإغِيبَارٌ. ومَهْمَى الشَّتَتُ نَارُ الْغَضَب، اَعْمَتْ صَاحبَها واَصَمَتُهُ عَن كُلَّ مَوْعِظَة. فَإِنَّا وهُو الْغَضب الله عَلْهُ وَسَلَّم، حَيْثُ مَن كُلُّ مَوْعِظَة. فَإِنَا وهُو عَلَيْهُ الله صَلَّى الله عَلْه والمَعْفِي وَالدَيْنِ. وَهُو الْعَصْبُ الله عَلْه ويكنو والدَيْنِ وهُو الْعَصْبُ الله عَلْه عَيْهُ وَسَلَّم، حَيْثُ قَلَ: ((خيرُ اللهُمُورِ وَعَظُلَم، عَلَيْه وَسَلَّم، حَيْثُ عَن الله عَلْه في الشَّرع، وهُو الْوسَط بَيْنَ الطَّرقيْنِ وهُو الصَراطُ الْمُسْتَقِيمٌ"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء على مدحا لمن قهر غضبه: ﴿ وَلَا الله وَالمَانِ الله وَلَا الله عَلَيْه ويكنو عضه عنظه يدغ غيظه ويكثر عدورًا"، قال علمة السودان عبد الله بن فودي رحمه الله عضبه: على حرب، فمن لم يكظم غيظه يدغ غيظه ويكثر عدورة،

" النات المنات المنات المناق المناق

الأزمنة التي ظهرت من الكفار والمحاربين من المسلمين الذين لا يجاهدون تحت البيعة لامير المؤمنين ولا يتابعون أحكام الجهاد وشروطه، بل يقاتلون مقاتلة وغير مقاتلة والكهول والنساء والصبيان وغير متهم بغير الحق، فيزعمون المحاربون أنهم يجاهدوا في سبيل الله، ويزعمون الكفار أنهم يدافعوا الناس عن الإرهاب، فهذا كله الغرور من الشيطان الرجيم الذي هيّج في قلوبهم حمية الجاهلية من حسد الكفار على نعمة الإسلام وحسودهم على الكفار وما آتاهم الله من التلذذ والتنعم في الدنيا، فإن كان جهادهم حقا فلماذا يذابجوا النساء والصبيان مخالفا لأحكام الجهاد التي رود صريحاً في الكتاب والسنة؟ لا والله هذا الإرهاب يصدر من الذين في قلوبهم مرض من الكبر والعجب والحسد وحب الرياسة وحب الجاه وأسواء من ذلك هو سخط بالله تعالى، فهذا دليل على قلة إيمانهم أوعدمه لأن إذا يؤمنون بالله فيسلموا لحكمه وقضائه، فلا وقع أي شيء في هذه الأزمنة إلا اخبرنا به سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه واقع، فهذا الزمان هو زمان الذي حذرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عنها بقوله كما رواه أحمد وأبو داود عن أبي هريرة: ((يتقارب الزمان ويقبض العلم ويلقي الشح ويظهر الجهل وتظهر الفتن ويكثر الهرج!)) قيل: ما الهرج؟ قال: ((القتل))، فأصل هذا الهرج من الحسد والغضب والغيظ والحقد والحزازة وغيرها من الخصال المحرمة على مسلمين يتخلقوا بها، فقد يملأ الأرض حورا وظلما بأيديهم والكفار بغضبهم بعضا عن بعض، فهذه المحاربون الغاضبون قد ينسوا ما وغدنا سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم كما رواه أبو داود عن ابن مسعود: ((لو لم يبق من الدنيا إلا يوم لطول الله تعالى ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجل من أهل بيتي، يواطيء اسمه اسمي واسم أبيه أسم أبي، يملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت ظلما وجورا))، وفي رواية أحمد عن أبي سعيد: ((ويرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض، ويقسم المال صحاحا بالسوية، ويملأ قلوب أمة محمد صلى الله عليه وسلم غنى ويسعهم عدله))، فإذا تصدقوا بما قال عليه الصلاة والسلام فعليك بالتوبة من الحسد والغضب والغيظ والحقد وعليك بالصبر على المصيبة وتفويض الأمور لله فلا بد أن دين الإسلام سوف يكون في كل بيوت في الأرض وسيفتح كل البلدان إما بأمر المهدي أو بأمر عيسى بن مريم عليه السلام، كما وعدنا سيدنا محمد عليه من الله أفضل الصلاة وأتم التسليم، فإياك الغضب والغيظ والحقد وعليك الرجوع إلى الله تعالى وتفويض الأمر له ﴿حَتَّى يَأْتَىَ وَعْدُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُخْلفُ الْميعَادَ﴾.

272 معنى الحسد عند أهل اللغة هو تمنى أن تتحول إلى المحسود نعمته وفضيلته أو يسلبهما، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وَحَقيقَتُهُ حُبُّ زَوَال النَّعْمَة عَن الْمُنْعَم عَليْه. ومَرَاتبُهُ أَرْبَعَةٌ: اَلأُولَى: أَن يُحبَّ زَوَالَ اَلْنُعْمَة عَن الْمُنْعَم عَليْه وَإِن كَانَتْ لاَ تَرْجِعُ إِلَيْهِ. اَلثَّانيَةُ: أَن يُحبَّ زَوَالَ اَلْنَعْمَة عَنهُ لرَغْبَته في تلْكَ اَلْنَعْمَة مثْلَ رَغْبَته في دّار حَسَنَة أَوْ إِمْرَاة جَميلَة أَوْ زَاوِيَة فَائقَة وَاسعَة نَالَهَا غَيْرُهُ. اَلثَّالثَةُ: أَن لاَّ يَشْتَهِيَ عَيْنَهَا، بَلْ يَشْتَهِي لِنَفْسِهِ مِثْلَهَا. فَإِن عَجَزَ عَن مِّثْلِهَا أَحَبَّ زَوَالَهَا لِكَيْلا يَظْهَرَ اَلتَّفَاوُتُ بَيْنَهُمَا. الرَّابعةُ: أَن يَشْتَهيَ لنَفْسه مثْلَهَا. فَإِن لَّمْ تَحْصُلْ فَلاَ يُحبُّ زَوَالَهَا عَنْهُ. وَهَذه اَلأَخيرَةُ مَعْفُوٌّ عَنْهَا إِن كَانَتْ في الدُّنْيَا، وَمَنْدُوبَةٌ إِن كَانَتُ في الدِّينِ"، وما يدل على ذلك قول عليه الصلاة والسلام: ((لا حسد إلاَّ في اثنتين: رجل آتاه الله مالاً فهو ينفقه آناء اللَّيل والنهار، ورجل آتاه الله قرآنا فهو يتلوه))، فما رواء هذان فهو حرام فروى السمرقندي عن الحسن أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الغلّ والحسد يأكلان الحسنات كما تأكل النار الحطب))، وقال عليه السلام: ((إذا حسدت فلا تبغ)) يعنى إذا كان الحسد في قابك فلا تظهره ولا تذكر عنه بسوء فإن الله تعالى لا يؤاخذك بما في قابك ما لم تقل باللسان أو تعمل عملا في ذلك"، وقال السمرقندي أيضا: "ليس شيء من الشر أضر" من الحسد لأنه يصل إلى الحاسد خمس عقوبات قبل أن يصل إلى المحسود مكروه: أولها غمّ لا ينقطع والثاني مصيبة لا يؤخر عليها، والثالث مذمة لا يحمد بها، والرابع يسخط عليه الرب، والخامس تغلق عليه أبواب التوفيق"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين في الحسد: "هُوَ فَرَعُ الْحقَد وَفُرُوعُهُ لاَ تُحْصَ، وَهُوَ كَرَاهَةُ النَّعْمَة وَحُبُّ زَوَالهَا منَ الْمُنْعِم عَلَيْه، وَأَسْبَابُهُ: [1] الْعَدَاوَةُ [2] وَالتَّعَزُزُ [3] وَالْكبْرُ [4] وَالْعُجُبُ [5] وَالْخَوْفُ من فَوَات الْمَقَاصد [6] وَحَبُّ الرِّيَّاسَة، فَيُكَرِّهُ النَّعْمَةَ عَلَى غَيْرِه ليَلاَ يَتَكَبِّرَ عَلَيْه بالنَّعْمَة، وَهُوَ الْمُرَادُ بالتَّعْزُزُ، ...واسوأ نوع الحسد الذي رأينا اليوم عند بعض المتصوفين الذين يزعمون أنهم من أهل الله يمشون بحسودهم إلى حكومة الكفار ويكذّبون على الذين يزعمون أنهم على منهج السلف الصالح أو النوع الذي رأينا اليوم من بعض المتصوفين يحسدون بعضهم بعضا من كثرة الإتباع والأنصار والتلامذة، أو النوع الذي رأينا اليوم من الذين يدعوا الناس إلى الأسلام في الغرب يحسدون بعضهم بعضا من مكانتهم عند ملوك الدنيا ومجالسهم عند رؤوس الكفار ومشاورتهم، فكيف يحسدونهم وقد ذم العلماء الذين يدخلون بعلمهم في بيوت السلاطين الظالمين من المسلمين فضلا عن سلاطين الكفار، والنوع الذي رأينا اليوم من الذين أخذ علمهم من العلماء العاملين يحسدون على الأكاديميين من مكانتهم عند العيون وإبراز كتبهم، أو النوع من الأكادميين الذين يحسدون على علماء السنة من تقانة علمهم وكثرة أنصارهم واتباعهم من المستضعفين، فقد رأيت هذا أنواع الحسد بعينيّ وهو أسرع في الذين يزعمون أنهم من الأئمة و العلماء و الأمراء.

273 سورة السناء: 54، فمعنى قوله تعالى: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ﴾ أي النبي محمدًا صلى الله عليه وسلم أو هو وأصحابه أو العرب أو الناس جميعًا لأن من حسد على النبوة فكأنما حسد الناس كلهم، وهو إضراب عن الإضراب تدرجاً فإن الحسد الله لا إذ هو اعتراض على الحكم وعدم الرضا بما قسم، وهما أي الحسد والبخل شر الرذائل فكأن بينهما تلازمًا وتجاذبًا، ﴿عَلَى مَا آتَاهُمُ اللّهُ مِن فَصْلُهِ مِن النبوة وكثرة النساء أو النصر المتواتر والعز المتظاهر يومًا فيوما أو جعل النبي الموعود منهم، أي يتمنون زواله عمن ذكر، وروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((ألا إن لنعم الله أعداء))، قيل من أعداء نعم الله يا رسول الله؟ قال: ((الذين يحسدون الناس على ما آتاهم الله تعالى من فضله))، قال الشيخ رحمة اله عليه في طريق الجنة: "وَأَمًّا الْحَسَدُ فَإِنَّهُ الْمُفْسِدُ للطَّاعَات وَالْبَاعِثُ عَلَى الْعَامَة وَالْجُهَّال. ثُمَّ إِنَّهُ يُهِبَّجُ للطَّاعَات وَالْبَاعِثُ عَلَى الْقَات؛ والثَّاني فعل الْمَعَاصي؛ والثَّاني التَّعَبُ بلا فَائدَة؛ وَالرَّابِعُ عَمَى الْقَلْب؛ وَالْخَامسُ الْحَرْمانُ."

274 سورة السناء: 32، ومعنى قوله تعالى: ﴿ولا تتمنُّوا ما فضلُّ الله به بعضكم على بعض﴾، لا تشتهوا ما فضل الله به بعضكم على بعض، وذكر أن ذلك في نساء تمنين منازل الرجال، وأن يكون لهن ما لهم، فنهى الله عباده الأماني الباطلة، وأمرهم أن يسألوه من فضله، إذ كانت الأماني تورث أهلها الحسد والبغي بغير الحق، فروى سفيان الثوري عن مجاهد قال قالت أم سلمة: يا رسول الله تغزو الرجال ولا نغزو، وإنما لنا نصف الميراث. فنزلت: ﴿ولا تتمنُّوا ما فضل الله به بعضكم على بعض، للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وَأَمَّا دَوَاءُ ٱلْحَسَد فَهُوَ أَيْضًا عَلَى قَسْمَيْن: علْميٌّ وَعَمليٌّ. وَأَمَّا الْعلْميُّ فَهُوَ أَن يَّعْرِفَ الْحَاسدُ تَحْقيقًا أَنَّ الْحَسَدَ ضَرَرٌ عَلَيْه في الدِّين وَالدُّنْيَا. وَأَنَّهُ لاَ ضَرَرَ به عَلَى الْمَحْسُود في اَلدُّنيَا وَالدِّين. بَلْ يَنْتَفَعُ بِهَا فِي اَلدُّنْيَا وَالدِّين. وَمَهْمَى عَرَفَ عَن بَصيرَة لَمْ يَكُنْ إلاّ عَدُوَّ نَفْسه وَصَديقَ عَدُوِّه. فَارَقَهُ اَلْحَسَدُ لاَ مَحَالَةَ. هَذَا هُوَ الدَّوَاءُ الْعلْميُّ. وَأَمَّا الْعَمَليُّ فَيَنْبَغي أَن يُكَلِّفَ نَفْسَهُ نَقيضَ مَا يَدْعُو النِّيه الْحَسَدُ. فَإِن بَعَثَهُ اَلْحَسَدُ عَلَى اَلقَدْح، كُلُّفَ لسَانَهُ اَلْمدْحَ. وَإِن حَمَلَهُ عَلَى اَلتَّكَبُّر، الَّزَمَ نَفْسَهُ اَلتَّواضُعَ. وَإِن بَعَثَهُ عَلَى كَفَّ الإِنعَام، أَلْزَمَ نَفْسَهُ اَلزِّيَادَةَ في الإِنْعَام. هَذَا هُوَ اَلدَّوَاءُ الْعَمَلَيُّ"، فلا تحسد أحدا من خلق الله لا مسلم وسيما لا كافر، ولاتتمنى زوال ما أعطاه الله تعالى لهم من فضله ونعمه كالعلم والجاه والطاعة، ولا سيما ما اعطاه الله تعلى للكفار وأهل الظلم والفساق من كماليّات وتكنولوجيا وسائر اللذات من الدنيا، فأترك الحسد من قلبك هروبا من الاعتراض على الله تعالى وخاقا من المقت والطرد واللعن كما وقع لإبليس من حسوده لوالدنا آدم عليه السلام، وإياك الحسد على العلماء والأولياء والصالحين، قال العارف على بن وفا رحمه الله تعالى: "كن لأولياء الله خادما إما لترحم أو لتغنم أو لتسلم، وإياك أن تكون لهم حاسدًا، فإنه لا بد لك أن ترجم وتلعن وتطرد ولو على ممر الأيام والأعوام، وإن كان لك مؤلفات أو تلامذة عدمت النفع بهم"، فإذا تحسد أهل الخير وترسل لسانك فيهم وقد ضيع كل اعمالك إليهم، فحسودك لهم لا يزيدهم إلا في الخير ولا يزيدك إلا في خسارة، فهذه القاعدة سر في الإزدياد للكفار في حكوماتهم واقتصادهم بسبب حسود الجهال من المسلمين للكفار وما آتاهم الله تعالى من فضله، فإذا تنظر فيهم وفيما أتاهم الله بعين الحكمة فساقط عظمتهم في عينيك، فأمرك الله تعالى: ﴿فذرهم في غمرتهم حتَّى حين، أيحسبون أنَّما نمدّهم به من مّال وبنين. نسارع لهم في الخيرات بل لا يشعرون، فإذا تنحى بصرك عنهم وتولى قلبك عنهم فسقط عظمتهم من قلبك، وإذا سقط عظمتهم من قلبك فقد زال عظمتهم في البواطن لأن عظمتهم هي الغرور والإستدراج، وكلهما باطل، قال تعالى فيهم: ﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَن الْآخرَة هُمْ غَافلُونَ﴾، فإذا زال عظمتهم في البواطن فقد فك عمود اقتصادهم وزهقت دعامة حكومتهم في الظواهر، كما هو واضح في هذه الأزمنة، ولله الحمد، ألا ترى كيف فتح الله تعالى أريحا على يد النبي يوشع بن نون وجنوده بالتكبيرات؟ وأريحا كانت من أحصن المدائن سورا وأعلاها قصورا وأكثرها أهلا، ألا ترى الخبر عن المهدي كيف يفتح الله تعالى اعظم المدائن الرومية على يديه وجنوده بالتكبيرات؟ ألا ترى قول سيدنا محمد صلى الله على وسلم: "إِنَّمَا يَنْصُرُ اللَّهُ هَذه الأُمَّة بضَعيفهَا بدَعْوَتهمْ وَصَلاَتهمْ وَإِخْلاَصهمْ"؟ أي بفقرائهم وغربائهم مظلومين مجتهدين في تطهير قلوبهم مما سوى الله، بسبب إنكسار خواطرهم وبركة دعائهم وصفاء قلوبهم ينصر الله تعالى هذه الأمة، فهم الذين قال تعالى فيه: ﴿إِذْ تَسْتَغيتُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمدُّكُم بأَلْف مِّنَ الْمَلآئكَة مُرْدفينَ \* وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشْرَى وَلِتَطْمَئِنَّ بِه قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيز ّحكيمٍ، لا من مستجدّات من الأسلحة ولا من مقاومات أرضية ولامن حرب كيميائية ولا من الإرهاب ولا من التذابح ولا من قتل النساء والصبيان وغير المقاتلين بغير استثناء، ولا من حملة الإنتحار والخصال المهلكات التي أحدثت الإنتحار كالعجب والكبر والغضب بالباطل والحقد والتتبيط والخذلان والحسد، فواجب على كل المحارب الإرهابي من المسلمين أن يلجئوا إلى الله تعالى فورا ويتوبوا إليه ويخلعوا من قلبه الحسد وجميع صفات المذمومة التي لا بد يقتبس من أكبار الإرهابين من جيوش الكفار الغربي، فتوبوا إلى الله تعالى جميعا وذروا الكغار وإرهابهم

وصفوا قلوبكم وطهروا جوارحكم وقاموا دينكم ثم ادعوا ربكم وقولوا: اللهم ربنا وامتح مني الْكُفْرَ وَالْبِدَعَ وَالْعِصْيانَ وَامْحِ كُلَّ عَدُوً لَا يُحِبُ عَزَّةَ الإِسْلاَمِ وَأَكْفِنِي شَرَّ جَمِيعِ الْكُفَّارِ شَرَقًا وَغَرَبًا يَمِينًا وَشَمَالاً"، ثم انظروا كيف يهزمهم الله ويزلزلهم في أموالهم وضعق مدائنهم بالإعصار والعاصفة والفيضان والإحراق فيملآ قلوبهم الرعب ويكسر اقتصادهم ويفرق جمعهم ويبلبل حكوماتهم وينشر دينه في بلادهم وفي قلوب أولادهم، فكل هذه ليست منكم فمن الله سبحانه وتعالى بسبب حسد الكفار لكم على نعمة الإسلام كما قال تعالى: ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ لَوْ يَردُونَكُم مِّن بَعْد إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَدًا مِّنْ عَند أَنفسهم مِّن بَعْد مَا تَبَيْنَ لَهُمُ الْحَقُ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ وَصَفْحُواْ وَصَفْحُواْ وَصَفْحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُوا وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُوا وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُوا وَاصْفَحُوا وَاصْفَحُوا وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُواْ وَاصْفَحُوا وَاصْفَحُواْ وَاصْفَعُمُ مِن الله بِكُمْ مِن الله بِعْدِي الله وهو غالب لمن لا غلب له وهو هو عالب لمن لا غلب له وهو فاتح لمن لا فتح له ﴿وَاللّهُ يُؤيّدُ بِنَصْرُهِ مَن يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لَأُولِي الْأَبْصَارِ ﴾.

## وَمِن الصِّفَاتِ الْمُهُلِّكَاتِ الرِّيَاءُ 275 قَالَ تَعَالَى: ﴿فَوَيْلٌ لِّلْمُصلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَن صلَاتِهِمْ سَاهُونَ \* الَّذِينَ هُمْ يُرَاؤُونَ﴾. 276

وَلَمُ وَلَانَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الرَوْية بالعين وهو أن يريد الناس يرؤواه بعيونهم، أو يسمعوا به هو مراء، ورَوَى: الأُوْرَاعِيُّ، عَدُّ، قَالَ: أَقْرَبُ النَّاسِ إِلَى الرَّيَاء أَمَنَهُم مِنْهُ، وقَالَ أَبُو بكُر الرَّازِيُ سَمِعْتُهُ، يَقُولُ: تَرَكُ الرَّيَاء للرِّيَاء لللهِ عَن الرَّيَاء أَلَه باللهِ اللهِ عَرَامٌ إِجْمَاعًا، يكُونُ بِالبَنِ كَإِظْهَارِ النَّحُولِ لِيُوهِمَ بهِ رحمة الله عليه في ضياء علوم الدينِ: "وأَمَّا الرِّيَاءُ وَهُوَ طَلَبُ الْجَاهِ بِالْعَبَادَاتِ فَحَرَامٌ إِجْمَاعًا، يكُونُ بِالبَنَنِ كَإِظْهَارِ النَّحُولِ لِيُوهِمَ بهِ مِن الصَّلَاحِينَ وَبِالْقَولِ كَالْوَعْظِ وَلُطُقِ الْحِكَم وتَحْرُيكِ الشَّفَعَتَيْنِ وَبِالذَّكُرِ في مَحَضَرِ النَّاسِ وَبِالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهِي عَنِ الْمُنْكَرِ فَي المَّلَابِ الْجَاهِ فِي الْقَلْمِ وَاللهُ عَن وَاللّهُ عَلَى الْوَجْهِ لَيْرَى اللهُ وَاللّهُ عَن اللهُ اللهِ وَاللّهُ عَنْ وَبِالْمُولُ وَاللّهُ فِي اللّهَ عَلَى وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لِيقَالَ إِنَّهُ مِيتَكُولُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ الللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللللهُ عليه الللهُ اللهُ الللهُ عليه وسلم عليه وسلم. واللهُ عليه وسلم. واللهُ عليه وسلم. واللهُ عليه وسلم. واللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ عليه اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ علمُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ علمُ عندكُ

276 سورة الماعون: 4-6، فمعنى قوله تعالى: ﴿فَوَيَلٌ لِّلْمُصَلِّينَ \* الَّذينَ هُمْ عَن صَلَاتَهمْ سَاهُونَ﴾ أي غافلون يؤخرونها عن وقتها، فالويل لمن ترك عماد الدين وهي الصلاة، ﴿الَّذِينَ هُمْ يُرَاوُّونَ﴾ في الصلاة وغيرها فالويل لمن تلبس الريا الذي هو الشرك الخفي، وَ ٱلْمُرَاءَىَ بِهِ كَثِيرَةٌ وَمَجَامِعُ مَا يَتَزَيَّنُ بِهِ ٱلْعَبْدُ لِلنَّاسِ خَمْسَةُ أَقْسَام: [1] الرِّيّاءُ بِالبَدَن، [2] الرِّيّاءُ بِالزِّيّ وَٱلْهَيئَة، [3] الرِّيّاءُ بِالْقَول، [4] الرِّيَاءُ بالْعَمَل، [5] الرِّيّاءُ بالزِّيَارَة وَالْمُصَاحَبَة كما ذكرنا، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه: " وَدَوَاءُ الرِّيّاءُ قَلَعُ أُصُولِهِ وَفُرُوعِهِ وَهِيَ حُبُّ الْمَدْحِ وَالْفُرَارُ مِنَ الذِّمِ وَالطَّمْعُ لمَا فِي أَيْدِي النَّاسِ."، وَرَوَى ابْنُ مَاجَةَ عَنْ شَدَّادِ بْنِ أَوْسِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: ((إنَّ أَخْوَفَ مَا أَتَخَوَّفُ عَلَى أُمَّتَى الإِشْرَاكُ بِاللَّه أَمَا إِنِّي لَسْتُ أَقُولُ يَعْبُدُونَ شَمْسًا وَلاَ قَمَرًا وَلاَ وَتَتَا وَلَكَنْ أَعْمَالاً لغَيْرِ اللَّه وَشَهُوَةً خَفيَّةً))، فَي ذلك أيضا قَالَ شَدَّادٌ: إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ، لَمَا سَمَعْتُ منْ رَسُول الله صلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ في الشَّهْوَة الخَفيَّة وَالشِّرِك، فَقَالَ عُبَادَةُ، وَأَبُو الدَّرْدَاء: اللَّهُمَّ غُفْراً، أَوَ لَمْ يَكُنْ رَسُولُ الله صلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَدْ حَدَّثَنَا: أَنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ يَئِسَ أَنْ يُعْبَدَ في جَزِيْرَة العَرَب، فَأَمَّا الشَّهْوَةُ الخَفيَّةُ فَقَدْ عَرَفْنَاهَا، فَهي شَهوَاتُ الدُّنْيَا منْ نسَائهَا وَشَهَوَ اتهَا، فَمَا هَذَا الشِّرْكُ الَّذي تُخَوِّفُنَا به يَا شَدَّادُ؟ قَالَ: أَرَأَيْتُكُمْ لَو رَأَيْتُم أَحَداً يُصلِّي لرَجُل، أَوْ يَصُومُ لَهُ، أَوْ يَتَصَدَّقُ لَهُ، أَتَرَوْنَ أَنَّهُ قَدْ أَشْرَكَ؟ قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: فَإِنِّي سَمَعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ: ((مَنْ صَلَّى يُرَائى؛ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَائِي؛ فَقَدْ أَشْرَكَ))، فَقَالَ عَوْفٌ: أَوَ لاَ يَعْمَدُ اللهُ إِلَى مَا ابْتُغيَ فَيْه وَجْهُهُ منْ ذَلكَ العَمَل كُلِّه، فَيَقْبَلُ منْهُ مَا خَلَصَ لَهُ، وَيَدَعُ مَا أُشْرِكَ بِهِ فَيْهِ؟ قَالَ شَدَّادٌ: فَإِنِّي سَمَعْتُ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ عَنِ الله، قَالَ:((أَنَا خَيْرُ قَسَيْم، فَمَنْ أَشْرَكَ بي شَيْئًا، فَإِنَّ جَسَدَهُ وَعَمَلَهُ، قَلَيْلَهُ وَكَثَيْرَهُ لِشَرَيْكِهِ الَّذي أَشْرَكَ به، أَنَا عَنْهُ غَنِيٌّ))، ورَوَاى اَلتَّرْمَذِيُّ عَنْ أَبى هُرَيْرَةَ قالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: ((تَعَوَّذُوا بِاللَّهِ مِنْ جُبِّ الْحُزْنِ))، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا جُبُّ الْحُزْنِ؟ قَالَ: ((وَادِ فِي جَهَنَّمَ تَتَعَوَّذُ منْهُ جَهَنَّمُ كُلَّ يَوْم مائَةَ مَرَّة))، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه وَمَنْ يَدْخُلُهُ؟ قَالَ: ((الْقُرَّاءُ الْمُرَاءُونَ بِأَعْمَالِهِمْ))، ورَوَاي اَلتَّرْمذيُّ عَنْ كَعْب بْن

مَالك قال قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: ((مَنْ طَلَبَ الْعلْمَ ليُجَارِيَ به الْعُلْمَاءَ أَوْ ليُمَارِيَ به السُّفَهَاءَ أَوْ يَصْرُفَ به وُجُوهَ النَّاس إلَيْه أَدْخَلَهُ اللَّهُ النَّارَ))، وفي هذا المجال نذكر هنا غرور بعض المتصوِّفين كما قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين: "وَمَا أَغْلَبَ الْغُرُورَ عَلَيْهِم فَمنْهُم مَن اغْتَرُواْ برَيِّ الصُّوفيَّة وَاصْطلاَحَاتِهم وَأَحْوَالهمْ الظَّاهرة في السَّمَاع وَالرَّقْص أوْ أَطْرَاق الرَّأس وَإِدْخَاله في الجَيْب كَالْمُتَفَكِّر وَتَنفُس الصُّعَدَاءَ وَخَفْض الصَّوْت فَاغْتَرُواْ بذَلكَ منَ غَيْر رياضات وَمُرَاقَبَات، وَمَنْهُم مَن يَدَّعُ الْمَعْرِفَةَ وَمُشَاهَدَةَ الْحَقِّ وَمُجَاوَزَةَ الْمُقَامَات وَلاَ يَعْرِفُهَا إِنَّا بِالْأَسَامِ وَالأَلْفَاظ إِنَّا أَنَّ لَهُ تَلَقَّفَ من اَلْفَاظ الشَّيُوخ كَلَمَات يُردِّدُهَا وَيَدَّع أَنَّهَا أَعْلاَ عَلَمَ الأَوْلَلِينَ وَالأَخْرِينَ يَنْظُرُ إِلَى الْعُلَماء بعَيْن الإزْرَاء فَضْلاً عَن الْعَوَام حَتَّى أَنَّ الْفَلاَحَ يَتْرُكُ فَلاَحَتَهُ وَالْحَائِكَ حَيَاكَتَهُ فَلاَ يُلاَزِمُهُ أَيَّامًا للْبَرَكَة يُوهمُهُم أَنَّهُ يُخْبَرُ عَن الأَسْرَارِ وَأَنَّهُ مِنَ الْمُغَرَّمينَ وَهُوَ عَنْدَ اللَّه منَ الْفُجَّارِ الْمُنَافقينَ وَأَنْوَاعُهُم لاَ تُحْصَى " نعوذ بالله منهم ومن غرورهم، فمنهم النوع من الأكاديمين الذين لا يعرفون التصوف إلا من بحثهم ودراستهم وتلقفوا من ألفاظ كتب العارفين ويزعمون إنهم منهم، وما عندهم إلا قدرة اللغوي، وأسواء من ذلك إن بعضهم يدخلون في دائرة استخبارات الكفار وينصرونهم على المسلمين بوشاية الكفار على اسرار المسلمين وعاداتهم وتاريخهم وانشقاقهم ليذلّ بهم حكومة الكفار، فهذا النوع قد كثرة في هذه الأزمنة، فما حملهم على ذلك إلا طلب المنزلة عند الكفار والرياء في قدرتهم الأكاديمية وحب الشهرة في حشدها، ونعوذ بالله، و لا يدفع الرياء إلا بالإخلاص، فالرياء ضده، قال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: "اعْلَمْ أَنَّ الإخْلاصَ إخْلاصان: [1] إخْلاصُ الْعَمَل، [2] وَإِخْلاصُ طَلَب الأَخرَة. فَأَمَّا إِخْلاصُ الْعَمَل فَهُوَ إِرَادَة التَّقَرُّبُ إِلَى اللَّه عَزَّ وَجَلّ، وَأَمَّا إِخْلاصُ طَلَبِ الأَخْرَة فَهُوَ إِرَادَة نَفْع الأَخْرَة بِعَمَل الْخَيْرِ، قَالَ الْفُضَيْلُ: "الإِخْلاصُ دَوَامُ ٱلْمُرَاقَبَة وَنسْيَانُ الْحُظُوطَ كُلِّهَا." وَهَذَا هُوَ ٱلْبَيَانُ ٱلْكَاملُ"، وقال أيضا فيه عن دواء الرياء: ""فَهُوَ أَن تَذْكُرَ قَوْلَ اللَّه سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: {اللَّهُ الَّذي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَات وَمَنَ الْأَرْض مثْلَهُنَّ يَتَنزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بكُلِّ شَيْء علْماً}، كَانَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَقُولُ إِنِّي خَلَقْتُ السَّمَوَات وَالأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا، وَاكْتَقَيْتَ بَنَظَركَ لتَعْلَمَ أَنِّي عَالمٌ قَادرٌ وَأَنْتَ تُصلِّي ركْعَتَيْن مَعَ مَا فيهمَا منَ الْمُعَآئب وَالتَّقْصير فَلاَ تَكْتَفَى بنَظَري إلَيْكَ وَبعلْمي بكَ وتَتَآءي عَلَيْكَ وَشُكْري لَكَ حَتَّى تُحبَّ أَن يَّعَلَمَ الْخَلْقُ ليَمْدَحُوكَ بذَلكَ ويُحبُّونَكَ أَفَلاَ تَعْقَلُ، ثُمَّ اَنْكُرْ هَلْ مَن كَانَ لَهُ جَوْهَرٌ نَقيسٌ يُمْكُنُهُ أَن يَاخُذَ أَلْفَ أَلْفَ دينَار فَباعَهُ بفَلَس أَلَيْسَ يَكُونُ ذَلَكَ خُسْرَانًا عَظيمًا وَرضوانُ اللّه أَكْبَرُ إِذْ رِضُوَانُ اللَّهِ أَفْضَلُ مِنَ الدُّنْيَا وَالأَخْرِرَةِ وَمَا فيهِمَا، ثُمَ اَذْكُر ْ أَنَّ الْمَخْلُوقَ اَلَّذِي لَأَجْله تَعْمَلُ لَوْ عَلَمَ أَنَّكَ تَعْمَلُ لَأَجْله لَأَجْله لَأَبْغَضَكَ، ثُمَّ إِن كُنْتَ لاَ تَفْعَلُ للَّه وَقَصَدْتَ بِعَمَلكَ رِضَى اَلْمَخْلُوقِينَ فَإِنَّ اللَّهَ يُصَرِّفُ عَنْكَ قُلُوبَهُمْ ويُنْفَرُ عَنْكَ نُفُوسَهُمْ، فَيَحْصُلُ لَكَ بِهَذَا الأَمْر سُخْطُ اللَّه تَعَالَى وَيُسْخَطُ النَّاسُ جَميعًا".

<sup>277</sup> البخل هو منع ما يطلب مما يقتنى، وشره ما كان طالبه مستحقا ولا سيما إن كان مما المسئول، قال المناوي: البخل يمحق الأسلام ويبطله ويدرس الإيمان لأن البخل سوء ظن بالله، وفيه منع لحقوقه وعليه الاعتماد دون الله، ولذلك جاء في خبر ما محق الإسلام محق البخل شيء قط، وكما في السخاء الخير كله ففي البخل الشر كله،" وقال الغزالي: البخل منع الواجب واواجب قسمان واجب بالشرع وواجب بالمروءة، وواجب بالمروءة ترك المضايقة والاستقصاء في المحقرات، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وَحقيقتُهُ اَلامِسْناكُ حَيْثُ يَجِبُ الْبَدْلُ ثُمَّ الْوَاجِبُ قَسْمَانِ: واجبٌ بالشَّرْع وَواجبٌ بالمُرُوَّة واَلعَادَة، من مَّنَع وَاحدًا مَّنهُما فَهُوَ البيانِ: وَحَقِيقتُهُ الدَّي مَنعَ وَاحِبُ الشَّرْع الْزَكاة وَنَفقَة الْعِيَالِ، أَوْ يُودِيها ولَكِنَ يَشُقُ عَلَيْهِ ذَلِكَ، أَوْ يَقْصُدُ الْخَبِيثَ مِن مَّلَه وَلاَ يَعْصُدُ الْخَبِيثَ مِن مَّلَه وَلاَ يَعْصُدُ الْخَبِيثُ مِن الله وَلا يَطيبُ فَائِهُ، أَوْ يُعْطَى من اَطْيَب ماله أَوْ من اَوْسَطه.

278 سورة محمد: 38، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَمَن يَبْخَلْ ﴾ بالنفقة في سبيل الله، ﴿فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَّفْسه ﴾ أي على نفسه، أي يمنعها الآجر والثواب، لأن نفسه لو كانت جوادا لم تبخل بالنفقة في سبيل الله، وقال تعالى: ﴿"الَّذِين يبخلون ويأمرون النَّاس بالبخل ويكتمون ما آتاهم اللَّه من فضله﴾، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَأَمَّا دَوَاءُ الْبُخْل فَهُوَ عَلَى قسْمَيْن: علْميٌّ وَعَمَليٌّ. أُمَّا ٱلْعِلْمِيُّ فَاعْلَمْ أَنَّ ٱلْبُخْلَ سَبَبُهُ حُبُّ ٱلْمَال... وَيُعَالَجُ قَلْبَـهُ بِكَثْرَةِ ٱلتَّامُل في الأخْبَارِ الْوَارِدَةِ فِي ذَمِّ الْبُخل وَمَدْح السَّخَاء، وَمَا تَوَعَّدَ اَللَّهُ سُبْحَانَهُ عَلَى الْبُخْلِ مِنَ الْعِقَابِ الْعَظيمِ. وَمِنَ اَلأَدْوِيَةِ اَلنَّافِعَةِ كَثْرَةُ اَلتَّامُلِ فِي اَحْوَال الْبُخَلَاءِ وَنُفُورِ الطَّبْعِ عَنْهُم وَيَسْتَقْبَاحِه لَهُم. فَمَا من بَخيل إلاَّ ويَسْتَقْبِحُ ٱلْبُخْلَ من غَيْرِه، ويَسْتَثْقِلُ مُلَّ بَخيل مِّن أَصْحَابِه. فَيَعْلَمَ أَنَّهُ مُسْتَثْقِلٌ مُسْتَقْدرٌ في قُلُوب النّاس مثل سَائر الْبُخَلاَء في قَلْبِه. وَيُعَالَجُ أَيْضًا قَلْبَهُ بِأَنَّ يَتَفَكَّرَ في مَقَاصِد الْمَال. وأَنَّهُ لمَاذَا خُلقَ. فَلاَ يَحْفظُ منَ ٱلْمَال إلاّ قَدْرَ حَاجَته وَٱلْبَاقي يَدَّخرُهُ لْنَفْسه بأَن يُحَصِّلُ ثُوَابَ بَذْله. وَهَذَا هُوَ الدَّوَاءُ الْعلْميُّ. وَأَمَّا الْعَمَليُّ فَهُوَ أَن يَبْذُلُ تَكَلُّفًا حَتَّى يَعُودَ طَبْعًا"، وروى الترمذي عن أبي سعيد الخدري قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((خصلتان لا تجتمعان في مؤمن: البخل وسوء الخلق))، روى الترمذي مرفوعا: ((البخيلُ بعيدٌ من الله بعيدٌ من الناس بعيدٌ من الجنة قريبٌ إلى النار، ولجاهل سخى أحبُّ إلى الله من عابد بخيل))، لأن حب الدنيا رأس كل خطيئة، وأيضا البخيل الشرعي هو من ترك الواجب الشرعي المالي والسخي ضده، ولا شك أن من قام بالفرائض وترك النوافل أفضل ممن قام بالنوافل وترك الفرائض، قال الإمام بن حجر: إن إمام المسلمين لا يصلح أن يكون فيه خصلة منها: البخل والكذب والجبن، قال الراغب: البخل ثلاثة: بخل الإنسان بماله، وبخله بمال غيره على غيره، وبخل على نفسه بمال غيره، وهو أقبح الثلاثة، والباخل بما بيده باخل بمال الله على نفسه وعياله إذ المال عارية بيد الإنسان ولا أحد أجهل ممن لا ينتقذ نفسه وعياله من العذاب الأليم بمال غيره سيما إذا لم يخف من صاحبه تبعة و لا ملامة، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أي داء أدوى من البخل؟)).

### وَمِن الصِّفَاتِ الْمُهُلِكَاتِ حُبُّ الْجَاهِ<sup>279</sup> قَالَ تَعَالَى: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الأَخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوَّا فِي الأَرْضِ وَلَا فَسَاداً وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾. 280

<sup>279</sup> حب الجاه هو حب الرياسة فما شيء أضر على العبد منه، قال أبو هريرة رضي الله تعالى عنه: ليس شيئ أضر بهذه الأمة من ثلاث: حب الدنار والدرهم وحب الرياسة وإتيان باب السلطان"، وقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين: "وَأَصْلُ الْجَاهِ إِنْتَشَارُ الصَّيْتِ وَاشْتِهَارَهُ حُبُّهُ مَذْمُومٌ إِلَّا مَن شَهَرَهُ اللَّهُ بِنَشْرِ دينه مِن عَيْرِ طَلَب الشُهْرَة مِنْهُ، وَعَلَجُهُ أَن تَعَلَمَ أَنَ السَّبَبَ الَّذِي لِأَجْلِهُ تُحبُّ الْجَاهِ، وَهُو كَمَالُ الْقُدْرَة عَلَى قُلُوبِ النَّاسِ إِن صَفَا وَسَلَّمَ فَثَاخِرُهُ الْمَوْتُ وَلَيْسَ الْبَاقِيَاتُ الصَّالحَاتُ، فَلُو سَجِدَ لَكَ كُلُّ مَن عَلَى الْأَرْضِ فَعَنْ قَرِيبِ يَصِيرُ السَّاجِدُ وَالْمَسْجُودُ لَهُ في الأَمْوَاتِ مَعَ مَا تَعَرِضَتُ لَهُ مِن الأَخْطَارِ، إِذْ كُلُّ ذي فَلُو سَجِدَ لَكَ كُلُّ مَن عَلَى الْأَرْضِ فَعَنْ قَرِيبِ يَصِيرُ السَّاجِدُ وَالْمَسْجُودُ لَهُ في الأَمْوَاتِ مَعَ مَا تَعَرضَتُ لَهُ مِن الأَخْمُ الْجَاهِ فَارَقُكَ جَاهِ وَتَغَيَّرُ مِنْزِلَتِهِ في الْقُلُوبِ، فَإِذًا عَلَمْتَ هَذَا وَتَكَلَّفْتَ الأَعْمَالَ اللَّذِي لاَ تُعْرَضِي لاَ تُلائِمُ الْجَاهِ فَارَقُكَ ضَرَرُهُ"، قال يحيى بن معاذ الرازي الواعظ: "لا يُفلح مَن شَممْتَ رائحَةُ الرياسة منه"،

280 سورة القصص: 83، فمعنى قوله تعالى: ﴿نَلْكَ الدَّارُ الأَخْرَةُ﴾ أي الجنة والإشارة للتعظيم أي التي بلغك خبرها وتيقنت بشأنها العحيب ﴿نَجْعَلُهَا للَّذينَ لاَ يُريدُونَ عُلُوًّا في الأَرْض﴾ غلبة وقهرا بالبغي كما أراد فرعون وأمثاله من الجبارين الظالمين، وقال أبو معاوية: "الذي لا يريد علوا هو من لم يجزع من ذلها، ولم ينافس في عزها، وأرفعهم عند الله أشدهم تواضعا، وأعزهم غدا ألزمهم لذل اليوم"، ومعنى قوله تعالى: ﴿وَلاَ فَسَاداً﴾ أي و لا ظلم الناس بغير حق وعملا بمعاصىي الله فيها، قاله ابن جريج ومقاتل، وقال عكرمة ومسلم البطين: "الفساد أخذ المال بغير حق" وقال يحيى بن سلام: "هو قتل الأنبياء والمؤمنين"، ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ أي الجنة كما قال الضحاك، فالمتقون هم الذين اتقوا معاصى الله وأدوا فرائضه، خرجه أبو القاسم الطبراني عن سفيان بن عيينة قال: "لفظ الدار الآخرة يشمل الثواب والعقاب والمراد إنما ينتفع بتلك الدار من اتقى، ومن لم يتق فتلك الدار عليه لا له، لأنها تضره ولا تتفعه"، وروى سفيان بن عيينة أيضا عن إسماعيل بن أبي خالد قال: مر على بن الحسين بن على بن أبي طالب وهو راكب على مساكين يأكلون كسرا لهم، فسلم عليهم فدعوه إلى طعامهم، فثلا هذه الآية: ﴿نَلْكَ الدَّارُ الأَخرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذينَ لاَ يُريدُونَ عُلُوًا في الأَرْضِ وَلاَ فَسَاداً وَالْعَاقِبَةُ للْمُتَّقِينَ ﴾ ثم نزل وأكل معهم ثم قال: قد أجبتكم فأجيبوني فحملهم إلى منزلة فأطعمهم وكساهم وصرفهم، قال الشيخ عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في تهذيب الإنسان: فَإذَا رَاءَ الشَّيْطَانُ حب الجاه في قَلْبه زَرَعَ فيه قَبَائحً لاَ تَحْصَى وَيَدْليهِ بَغُرُورِهِ إِلَى الْهَلاَّكِ يَظُنُّهُ مَحَلَّ النَّجَاةِ مثاله أن يَزْرَعَ فِي قَلْبِهِ الإِشْتِغَالِ بِوَعْظِ النَّاسِ ثُمَّ يَجْرُهُ بِذَلكَ إِلَى التَّصنَع في تَحْسين الْفَاظه للنَّاس وَإِظْهَار طَلَب الخَيْرِ للْمُسْلمينَ وَيَقُولُ لَهُ: إِن لَمْ تَحْسَن الْفَاظَكَ سَقَطَ كَلاَمَكَ من قُلُوبهم، فَلاَ يَهْتَدُونَ بِهِ إِلَى الْحَقِّ فَيَدْخَلُ فِي الرِّيَاءِ وَحُبِّ قُبُولِ الْخَلْقِ لِمَا يَقُولُ وَالتَّعَزُّرْ بِكَثْرَةِ الإِتَّبَاعِ إَلَى غَيْرِ ذَلِكَ"، رَوَاهُ اَلتَّرْمذِيُّ عَنِ كَعْبِ بْنِ مَالِك الأَنْصَارِيِّ قال قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: ((مَا ذنْبَان جَائعَان أُرْسلاً في غَنَم بأَفْسَدَ لَهَا منْ حرْص الْمَرْء عَلَى الْمَال وَالشّرَفَ لِدِينِهِ))، والمعنى إن حرص المرء عليهما أكثر فساداً لدينه المشبه بالغنم لضعفه يجنب حرصه من إفساد الذئبين للغنم. فإن إفساده لدين المرء أشد من إفساد الذئبين الجائعين لجماعة من الغنم إذا أرسلا فيها، أما المال فإفساده أنه نوع من القدرة يحرك داعية الشهوات ويجر إلى التنعم في المباحات فيصير التنعم مألوفا، وربما يشتد أنسه بالمال ويعجز عن كسب الحلال فيقتحم في الشبهات مع أنها ملهية عن ذكر الله تعالى، وهذه لا ينفك عنها أحد، وأما الجاه فيكفى به إفساداً أن المال يبذل للجاه ولا يبذل الجاه للمال وهو الشرك الخفي، فيخوض في المداهنة والنفاق وسائر الأخلاق الذميمة، واسواء حب الجاه ما راينا اليوم من الذين يلتزمون العلماء وأهل الفضل ويزعمون أنهم يتبركون بهم ولكن صحبهم بهم لينالوا على الجاه والسمعة والشهرة عند الناس، فقد جعلوا مجالستهم عند العلماء وأهل الفضل بضاعة التي يستروا بها نصيبهم من الدنيا، فترائهم حول العلماء والأولياء بمقوّس عنوقهم ومخفض صوتهم وظهورهم في غاية الإتضاع والذلة والخنوع ولكن قلوبهم يملئون بالعجب والكبر والرياء وحب الجاه والرياسة

عند أهل الله، نعوذ بالله منهم ومما يصنعون، فبهم انتشر الحسد وحب الجاه والرياسة والظهور في قلوب الناس من الجهة نتبغي تطهيرهم منها، وقد جعلوا الدين المطهر كالتجارة كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في علامة آخر الزمان: ((وتعلم عالمهم العلم فيجلب به الدنانير والدراهم))، وقال أيضا ((وَبَاعُواْ الدِّينَ بالدُّنيَا))، ففسدوا مجالس العلماء وأهل الفضل كما فسقوا الاستعماريون بلاد الإسلام، قال الشيخ رحمة الله عليه في التلخيص: "اعلم إن صلاح الأمة بصلاح العلماء وفسادهم بفساد العلماء، والعلماء إذا كانوا عاملين برضوان الله عز وجل ومؤثرون للأخرة على الدنيا، فأولائك خلفاء الرسل والنصحاء للعباد والدعاة إلى الله يدعون إلى سبيل النجاة، فقد سعد من أجابهم وفاز من اقتدأ بهم، قال تعالى: ﴿وَمَن أَحْسَنَ قُولًا ممَّن دَعَا إِلَى اللَّه وَعَملَ صَالحاً وَقَالَ إِنَّني منَ الْمُسْلَمينَ﴾، وبكا بعض أهل الله فقال: إن علماء السوء حلسوا على طريق الآخرة فقطعوا العباد عن الله"، فكذلك محبون الجاه في هذا الزمان فبهم صاروا العرفاء ظلمة والأمناء خونة، فهم أكبر الفتتة لأهل الفضل والعلماء في هذا الزمان لأن يظنون العوام أنهم منهم ويظنون أهل الفضل أن بهم يهدي العوام إلى الحق، ولكنهم جلسوا على طريق الحق كحجر في نهر لا يشرب منه ويمنع الناس من شربه، نعوذ بالله، قد قال فيهم الشيخ رحمة الله عليه في بيان وجوب الهجرة: "إذا رأيت انسانا عليه الدماثة والسكينة وقد نصب شراكه فاقتناص الدنيا وأكل الأموال الودائع الأمانات والأرامل واليتامى فالحقه بعالم الذياب كما قال القائل: ذيب تراه مصليا \* وإذا مررت به ركع، يدعوا وجُل دعائه \* ما للفريسة لا تقع، عجل بها يا ذا العلا، أن الفؤاد قد تصدع، فاحتزر منه كما تحتزر من الذياب"، فهذه الخداعون قد صرف بعض المخلصين عن دعوة الناس إلى دين الإسلام خائفا أن يتعلق بهم، ولكن واجب على مخلصين من الفقهاء والعلماء أن يدعوا العوام والطلاب إلى دين الحق ويزكيهم من الرذائل كحب الجاه وغيره، قال الشيخ المرسى: من أراد الظهور فهو عبد الظهور، ومن أراد الخفا فهو عبد الخفا، وعبد الله سواء عليه أظهره أو أخفاه"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء علوم الدين: "فَالحُبُّ الشَيْء لاَ يَخَلُو من أَرْبَعَة أَقْسَام: الأَوَّلُ مَا تُحبُّ لِكُونْكَ تَتَلَذَّذُ بِه طَبْعًا كَحُبِّ الشَّيْء لجَمَاله، فَهَذَا لاَ يَدْخُلُ في الْحُبِّ في الله، بَلْ إِذَا تُصلَ بِه غَرْضٌ مَّذْمُومٌ فَمَذْمُومٌ كَحُبٍّ الصُّورَةِ الْجَميلَةِ لِلزِّنَا وَإِلًّا فَمُبَاحُ، وَالثَّانِي لِحَظِّ دُنْيُويٍّ كَنَيْلِ الْجَاهِ وَالْمَالِ مِنَ السُّلْطَانِ، وَنَيْلِ الْعِلْمِ مِنَ علامة السودان لِيَنَالَ بِهِ الْجَاهَ وَالْمَالَ فَلَيْسَ مِنَ الحُبِّ فِي اللَّهِ، فَإِن قَصَدَ بِهِ قَهْرَ الأَقْرَانِ وَظُلْمَ الرَّعيَّةِ كَانَ مَذْمُومًا، وَإِن قَصَدَ بِهِ التَّوَصُلُلَ إِلَى الْمُبَاحِ فَمُبَاحٌ، وَالثَّالثُ لحَظٍّ أَخْرُويٍّ كَحُبٍّ علامة السودان وَالشَّيْخ للفَوْز بالنَّجَاة في الأَخرَة فَهَذَا من جُمْلَة الْحُبِّ في اللَّه وَكَذَا مَن تُحبَّهُ لكَوْنه يَعينُكَ عَلَى طَاعَةِ اللّهِ مِن خَادِمٍ أَوْ زَوْجَةٍ، وَالرَّابِعُ تُحبَّهُ لِلَّهِ وَفِي اللَّهِ لاَ لِتَنَالَ مِنْهُ شَيْئًا مِنَ الدُّنْيَا وَالْدَيْنِ لِأَنَّهُ يُحِبُّ اللَّهُ وَمَن أَحَبُّ أَحَدًا مَن يُحِبُّهُ، وَهَذَا اَعْلَى الدَّرَجَاتِ، وَكُلُّ مُؤْمِنِ إِذَا أَخْبَرَ عَن عَالِمٍ أَوْ عَابِدٍ يَجِدُ فِي نَفْسِهِ مَيْلاً إِلَيْهِ وَإِن كَانَ غَائِبًا عَنْهُ، وَذَلِكَ الْمَيْلُ هُوَ الحُبُّ في اللَّه وَلَذَا نُحبُّ مَن نَسْمَعُهُ من الْمَوْتَى منَ الْعُلَمَاء وَالْعُبَاد، فَحُبُّهُم مَكْتُوبٌ في كُلِّ مُسْلم، لَكن يَتَفَاوَتُ بضُعْف الأَيْمَان وَقُوَّته"، ولذلك واجب على العبد خلع من قابه حب الجاه والمنزلة عند الناس ويبدله بحب لله وحب في الله لمن له جاه عند الله التوفيق في ذلك من الله. <sup>281</sup> فحب تكثير المال لأجل التفاخر نوع من حب الرياسة لأن كثرة المال وما يتعلق بها يبذل للجاه كم ذكرنا، وكثرة المال من أسباب إجتلاب الجاه، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: "وَلَحُبِّ الْمَال سَبَبَان: أَحَدُهُمَا حُبُّ الشَّهَوَات الَّتي لاَ وُصُولَ لَهَا إلاّ بالْمَال مَعَ طُول الأَمَل. فَإِن الإِنْسَانَ لَوْ عَلَمَ أَنَّهُ يَمُوتُ بَعْدَ يَوْم كَانَ لاَ يَبْخَلُ بمَاله إذ الْقَدْر ٱلَّذي يَحْتَاجُ الِّيه في يَوْم أَوْ شَهْر أَوْ سَنَة قَريبٌ وَإِن قَصَّرَ ٱلأَمَلَ. لَكنَّهُ لَهُ لَوْلاَدٌ قَامُواْ مَقَامَ طُولِ الأَمَلِ، لِأَنَّهُ يُقَدِّرُ بَقَاءَهُم كَبَقَاءٍ نَفْسِهِ، فَيَمْسِكُ لِأَجْلِهِم، ...السَّبَبُ ٱلثَّانِي أَن يُحِبُّ عَيْنَ ٱلْمَال. فَمنَ ٱلنَّاس مَن مَّعَهُ مَا يَكْفيه لبَقيَّة عُمْره إِذَا ٱقْتَصَدَ وَٱقْتَصَرَ عَلَى مَا جَرَتْ به ٱلْعَادَةُ، وَهُوَ شَيْحٌ كَبيرٌ لاَ وَلَدَ لَهُ وَمَعَهُ اَمْوَالٌ كَثِيرَةٌ، لاَتَسْمَحُ نَفْسُهُ بإِخْرَاجِ الزَّكاةِ، وَلاَ بمُدَاوَاةِ نَفْسِهِ عِنْدَ اَلْمَرَضِ، بَلْ صَار مُحبًّا للدَّنَانِيرِ عَاشِقًا لَّهَا يَتَلَذَّدُ بوُجُودهَا فِي يَدِهِ فَيَكْنزُهَا تَحْتَ اَلأَرْض وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ يَمُوتُ، فَتَضيعَ أَوْ يَأْخُذُهَا أعْدَاؤُهُ، وَمَعَ هَذَا لاَ تَسْمَحُ نَفْسُهُ بأَن يَأْكُلَ أَوْ يَتَصَدَّقَ. وَهَذَا مَرَضٌ لِلقَلْبِ عَظِيمٌ عَسِيرُ ٱلْعِلاَجِ لاَ سِيَّمَا فِي كَبَرِ اِلسِّنِّ. وَإِنَّما عِلاَجُ كُلِّ عِلَّةٍ بِضِدِّهَا. فَيُعَالَجُ حُبُّ اَلشَّهَوَاتِ بِالقَنَاعَةِ بِالْيَسِيرِ وَبِالصّبْرِ. وَيُعَالَجُ طُولُ اَلأَمَلِ بِكَثْرَةِ ذِكْرِ اَلْمَوْتِ وَاَلنَّظْرِ فِي مَوْتِ اِلأَقْرَانِ وَطُولِ تَعَبِهِم فِي جَمْع اَلْمَالِ وَضَيَاعِهِ بَعْدَهُم"، ورَوَى الْبُخَارِي وَمُسْلَمٌ وَالنِّرْمَذِيُّ عَنْ أَنَسَ قَالَ قال رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: ((يَهْرَمُ ابْنُ آدَمَ وَتَشْبِ مُنْهُ اثْنَتَانِ الْحِرْصُ عَلَى الْمَالِ وَالْحِرْصُ عَلَى الْعُمُر))، ورَوَى الْبُخَارِي وَمُسْلَمٌ وَالتَّرْمذيُّ عَنْ أَنَس قال قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: ((لَوْ كَانَ لابْن آدَمَ وَاديَان منْ مَال لاَبْتَغَى ثَالثًا، وَلاَ يَمْلأُ جَوْفَ ابْن آدَمَ إِلاّ التَّرَابُ، ويَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ))، قال السمرقندي رحمه الله: الحرص على وجهين حرص مذموم وحرص غير مذموم وتركه أفضل، فأما الحرص الذي هو مذموم فهو أن يشغله عن أداء أوامر الله تعالى أو يريد جمع المال للتكاثر والتفاخر، وأما الذي غير مذموم فهو أن لا يترك شيئا من أوامر الله تعالى لا يحل جمع المال ولا يريد به التفاخر، فهذا غير مذموم لأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كان بعضهم يجمع المال ولم ينكر عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين أن تركه أفضل"، وقال الشاعر: قد يجمع المال غير أكله \* ويآكل المال غير جامعه، وعن ابن مسعود قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إن اللَّه قسم بينكم أخلاقكم كما قسم بينكم أرزاقكم إن اللَّه يعطى المال من يحب ومن لا يحب و لا يعطى الإيمان إلا من يحب، فإذا أحب الله عبدا أعطاه الإيمان فمن ضل بالمال أن ينفقه وخاف العدّو أن يجاهده وهاب الليل أن يكابده فليكثر من قول لا إله إلا الله والله أكبر وسبحان الله والحمد لله))، فانظر يا اخوان الأحباب كيف صرف قلوبنا عن الحرص في المال وحفظه وجمعه وشغلنا بذكر الله تعالى الرازق الغني الحميد، فهذا بعيد مما وقع في زماننا الأن من داعية من اليهود والنصاري في الغرب الذين يجعلون كثرة المال والصحة وكثرة الدنيا متساويا بالإيمان، بل قالوا بعضهم أن وجود كثرة المال والكماليات دليل لوجود الإيمان، واسواء من ذلك قول بعضهم إن الرب غني ووجود الغنى في الإنسان دليل وجود الرب في حياته، وقول أقبحهم أن الرب هو كثرة المال ذاته، ﴿سُبْحَانَ رَبِّ السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصفُونَ﴾، فقد يظهر هذا الفتنة في الغرب من بعض الداعية من المسلمين الذين يتبعون اليهود والنصاري في ضلالهم في التسوية كثرة المال بالإيمان، فما هذا إلا حرصهم على الدنيا وقلة إيمانهم، نعوذ بالله من هذا.

<sup>282</sup> سورة الفجر: 20، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَتُحبُّونَ الْمَالَ﴾ المخاطب كل الإنسان إلا من عصمهم الله من الأنبياء وعباد الله الصالحين، فالمراد به الجنس أي قال تعالى ذلك لهم تقريعا وتوبيخا وقراء بعضهم بالياء، ﴿حبُّا جَمَّا﴾ أي كثيرا، حلالا وحراما، فالجم الكثير، يقال: جم الشيء يجم جموما، فهو جم وجام، ومنه جم الماء في الحوض، فالجمة المكان الذي يجتمع فيه ماؤه، والجموم البئر الكثيرة الماء، فمعناه: وتحبون جمع المال أيها الناس واقتناءه حبا كثيرا شديدا، وروى الشيخان مرفوعا: ((قلبُ الشيخ شابٌ في حب العيش وحب المال))، واسوأ النوع من ذلك هو من العلماء والمتعلمين الذين طلبوا العلم لتحصيل على كثرة المال والجاه عند الناس، كما ذكرنا.

283 سورة التكاثر: 1-2، فمعنى قوله تعالى: ﴿أَلُّهَاكُمُ ﴾ اي شغلكم ﴿التُّكَاثُرُ \* ﴾ المباهاة بكثرة المال والععد عن طاعة الله، أو أنساكم الموت بشغلكم بكثرة الأموال والأولاد، قال قتادة: أي التفاخر بالقبائل والعشائر، وقال الضحاك: أي ألهاكم التشاغل بالمعاش والتجارة ﴿حَتَّى زُرْتُمُ المَقابِرَ﴾ أي حتى متم ودفنتم في المقابر وتركتم جميع أموالكم وأو لادكم، فأثبت به عذاب القبر كما قال على بن أبي طالب، روى ابن أبي حاتم عن قتادة في قوله ﴿أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ﴾ نزلت في اليهود، روى البيهقي عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من سعى على والديه ففي سبيل الله، ومن سعى على عياله ففي سبيل الله، ومن سعى على نفسه اليعفها ففي سبيل الله، ومن سعى على التكاثر فهو في سبيل الشيطان))، روى الحاكم عن جرير بن عبد الله قال قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إني قارئ عليهم سورة ﴿أَلْهَاكُمُ التَّكَاتُرُ﴾ فمن بكى فقد دخل الجنة))، فقرأها فمنا من بكى ومنها من لم يبك، فقال الذين لم يبكوا: قد جهدنا يا رسول الله أن نبكي فلم نقدر عليه، فال: ((إني قارئها عليكم الثانية فمن بكي فله الجنة ومن لم يقدر أن يبكي فليتباك))، وروى الحاكم أيضا عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله علسه وسلم: ((ما اخشى عليكم الفقر ولكن أخشى عليكم التكاثر، وما أخشى عليكم الخطأ ولكن أخشى عليكم التعمد))، قال السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في النصيحة الوضيعة في بيان أن حب الدنيا رأس كل خطيئة: "قال الله تعالى: ﴿اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّرْقَ لَمَنْ يَشَاءُ ويَقَدرُ وَفَرحُواْ بالْحَيَاة الدُّنيًا وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنيَّا في الآخرة إلا متاع ﴾، اخرج الديلمي عن محمد بن عمير بن عطا قال: "ذنب عظيم لا يسئل الناس الله المغفرة منه حب الدنيا"، وأخرج البزار وابن حبان عن سعد قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لأنا من فتنة السراء أخوف عليكم من فتنة الضراء، أنكم ابتليتم بفتنة الضراء وصبرتم وأن الدنيا حلوة خضرة))"، وفي هذا أيضا قال عليه السلام: ((أن هذا المال حلوة خضرة فمن أخذه بإشراف نفسه كان كالذي يأكل و لا يشبع))، قال الأمام النووي: معنى "الدنيا حلوة خضرة" يحتمل أن المراد به شيئان: أحدهما: حسنها للنفوس ونضارتها ولذتها كالفاكهة الخضراء الحلوة فإن النفوس تطلبها طلبا حثيثا فكذا الدنيا، والثاني: سرعة فنائها كالشيء الأخضر في هذين الوصفين، قال إبن عطاء الله رحمة الله عليه في الحكم: "الأكوان ظاهرها غرّة وباطنها عبرة، فالنفس تنظر إلى ظاهر غرتها، والقلب ينظر إلى باطن عبرتها"، وقال الشيخ الشرنوبي في معناه وهو نفيس: "أن الأكوان بمعنى المكونات التي فيها حظ للنفس من متاع الدنيا وزهرتها، ظاهرها غرَّة بكسر الغين المعجمة أي سبب في الاغترار بها لحسنها وبهجتها، "وباطنها عبرة، أي سبب في الاعتبار بها لقبحها وخستها، فالنفس تنظر إلى ظاهر غرتها، أي إلى غرتها الظاهرة، فتغتر بها حتى تهلك صاحبها،والقلب أي العقل ينظر إلى باطن عبرتها، أي إلى عبرتها الباطنة، فيعتبر بها، ويسلم من شرها، فمن نظر إلى ظاهرها قال : حلوة خضرة ، ومن نظر إلى باطنها قال : جيفة قذرة"، فواجب على العبد خلع حب الدنيا والمال من قلبه، أو كما قال بعض العارفين: "أجعل أموالك في يديك و لا في قابك".

### وَمِن الصِّفَاتِ الْمُهُلِكَاتِ إِسِمَاءَةُ الظَّنِّ بِالْمُسلِمِينَ 284 قَالَ تَعَالَى: ﴿ بَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَتِبُوا كَثِيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا﴾. 285

<sup>284</sup> إن سوء الظن بالمسلمين من صفات المذمومة التي حرمت تخلّق بها فاحسن الظن لجميع المسلمين واحسن إليهم غاية جهدك لله لا لتنال منهم شيئا، وقد ورد في الخبر من عليّ بن أبي طالب قال: "خصلتان ليس فوقهما شيء من الشر: سوء الظن بالله وسوء الظن بعباد الله، وخصلتان ليس فوقهما شيء من الخير: حسن الظن بالله وحسن الظن بعباد الله"، فما المراد بسوء الظن أن يغفل عن الظاهر لأن يبنى الحكم على ظواهر، فإذا رأيت العبد مثلا يعمل العمل الحرام أو المكروه باجماع فعليك بأمره بالمعروف وينهاه عن المنكر، فسوء الظن هو تفتيش في أسرار الناس وفي ما ستر عن عيون الناس ويعتقد السوء بالناس بلا دليل، فهذا حرام احماعا.

285 سورة الحجرات: 12، فمعنى قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا اجْتَنبُوا كَثيراً مِّنَ الظَّنَّ ﴾ كونوا في جانب منه مطاوع جنبه الشر أبعده عنه فاجتنب هو ونكر كثيراً لئلا يجترئ على أيّ ظن إلا بعد التأمل والعلم بأنه من أيّ قبيل ولو علمه لكان المنهى عنه الظن الموصوف بالكثرة، ﴿إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنَّمْ ﴾ مؤثم أو منه الإثم أي هو حرام يوجب العقاب وهو كثير كظن السوء بأهل الخير من المؤمنين، ومنه قول عمر: "لا تظن بأخيك سوءًا بكلمة تسمعها وأنت تجدلها محملا"، أي لا تأخذه بالسوء على قول احد فيه، فهذا قول النميمة والغيبة، فإذا قال أحد القول السوء في أخيك فلا تصدقه ولا تظن به السوء مما سمعت، ومن ذلك اتباع الظن في الإلاهيات والنبوات حيث يخالفه قاطع، ومن الظن ما يجب اتباعه كالظن للمجتهد حيث لا قاطع فيه من العمليات وحسن الظن بالله، ومنه ما يباح كظن أهل الفسق بنحو ما يظهر منهم والظن في الأمور المعاشية، ﴿وَلَا تَجَسَّسُوا﴾ أي لا تبحثوا عن عورات المسلمين، وأصله من الجس وهو الاختبار باليد، ومنه الجاسوس لأنه يبحث في أسرار الناس وعوراتهم لأجل العدو وسماه الجاسوس لأنه يتسعمل عينه وأذنيه ويديه وغير ذلك من تجهيزات المراقلة ليطلع على أسرار المسلمين ويبلغه إلى الكفار، فهذا الظن من علامة النفاق كما رود في الكتاب والسنة، وهو نوع من الكفر، ومن ذلك شاع في الشر كالتحسس في الخبر فهذا أيضا حرام وفي الحديث: ((لا تتبعوا عورات المسلمين فإن من تتبع عورتهم تتبع الله عورته حتى يفضحه ولو في جوف بيته))، فبسوء الظن يَدْخَلُ الشَّيْطَانُ في قَلْبه فَيُوَفَقُهُ في غَيْبَتهم وَالتَّقْصير في حَقِّهم والتَّوَاني في إكْرَامهم وَالنَّظَر اَلِيْهم بعَيْن الإِحْتقَار ويَرَى نَفْسَهُ خَيْرًا منْهُم، فَيَكُونَ منَ المُتَكَبّرينَ، وفي باب سوء الظن أيضا تكفير بعض عوام المسلمين أو إفساد عقيداتهم كما قَالَ اللّهُ تَعَالَى: ﴿وَلاَ تَقُولُواْ لَمَنَ اَلْقَى الِّيْكُمُ السَّلَمَ لَسْتَ مُؤمنًا ﴾ قال البخاري، أي لا تقولوا لمن ألقى بيده واستسلم لكم وأظهر دعوتكم لست مؤمنا. وإن هذه الآية نُزلَتُ في قوم من المسلمين مروا في سفرهم برجل معه جمل وغنيمة يبيعها، فسلم على القوم وقال: "لا إله إلا الله محمد رسول الله"؛ فحمل عليه أحدهم فقتله. فلما ذكر ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم شق عليه ونُزلَتْ الآية. فهذه الأية دليل على إن الأمر يبني على الظاهر والله يتولى السرائر، وفيه أيضا أثبت مَن أسلم لا يكفّر ولا يُساء الظن به ما لم يظهر كفره بالقول أو الفعل، كما روي في صَحيحُ الْبُخَارِي عَن إبْن عَمَرَ رَضيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، ((أُمرِتُ أَنَّ أَقَاتَلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُواْ أَن لاَّ الِهَ الَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه وَيُقيمُواْ لصَّلَوَةَ وَيُؤتُواْ الزَّكَوَةَ، فَإِذَا فَعلُواْ ذَلكَ عَصمَواْ مِّني دمآءَهُم وَآمُواللَّهُمْ الَّا بحَقِّ الإسْلاَم وحسَابُهُمْ عَلَى الله))، وفيه دلالة ظاهرة لمذهب المحققين والجماهير من السلف والخلف أن الإنسان إذا اعتقد دين الإسلام اعتقادًا جازمًا لا تردد فيه كفاه ذلك وهو مؤمن من الموحدين، ولا يجب عليه تعلم أدلة المتكلمين ومعرفة الله تعالى بها، لأن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم اكتفي بالتصديق بما جاء به صلَّى الله عليه وسلَّم ولم يشترط المعرفة بدليل العقلي. وفيه صيانة ما من أتى بكلمة التوحيد ونفسه ولو كان عند السيف، وفيه أن الأحكام تجري على الظاهر، والله يتولى السرائر، وعلى قبول الأعمال الظاهرة والحكم بما يقتضيه الظَّاهر، وفيه قبول توبة الزندق، كما قال الشيخ إين حجر، ويؤخذ منه ترك تكفير أهل البدع المقرين بالتَّوحيد المتلزمين للشّرائع،

وقبول توبة الكافر من كفره من غير تفصيل بين كفر ظاهر أو باطن، وقَالَ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ كَمَا في صَحيحُ البُّخَارِي أَيْضَا عَن أَسِّ، ((مَن صَلَّى صَلَّتَنا وَاسْتَقْبَلَ قَبِلَتَنَا وَاسْتَقْبَلَ قَبِلَتَنَا وَأَكَلَ ذَبِيحَتَنَا فَذَلِكَ المُسْلَمُ الَّذِي لَهُ دَمَّةُ اللَّه وَدَمَّةُ رَسُولِه فَلا تُخُورُواْ اللَّه في ذَمِّتَهِ)) وفيه أن مُسلم عن أبي سَعِيدِ الْخُدُرِي أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ ((إِنِي لَمْ أُومَر أَنْ أُنْقَبَ عَن قُلُوبِ النَّاسِ وَلاَ شُقَّ بُطُونَهُمْ))، مُسلم عن أبي سَعِيدِ الْخُدُرِي أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ ((إِنِي لَمْ أُومَر أَنْ أُنْقَبَ عَن قُلُوبِ النَّاسِ وَلاَ شُقَ بُطُونَهُمْ))، معناه إنما أمرت أن آخذ بظواهر أمورهم، وكل العلماء أجمعوا على أن أحكام الدنيا على الظاهر والله يتولى السرائر وفي ذلك قال على الله عليه وسلم لأسامة حين قلل الرجل الذي قال لا إله لا الله: ((هلا شَقَتَتَ عَن قُلْبِه؟)) وقَالَ إِيْنُ الْعَربِيِّ في الأَحْكَامُ وَتَتَرَبَّ بُ الْأَعْذَارُ وَالإِعْتَصَامُ."، قُلْتُ : قَد انعَقَدَ إِجْمَاعُ عُلَمآء السَنَّة وَلَا اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى أَنْ مَن اَقَرَ الشَّهَادَتَيْنِ جَرَتَ عَلَيْهِ الأَحْكَامُ وَتَتَرَبَّ بُلُ الْإَسْلَامَيَةِ، فلا يجور تَتَفير المسلمين ولا تسوء بهم الظن إلا ان رضي اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى أَنْ مَن اَقَرَ الشَّهَادَيْنِ جَرَتَ عَلَيْهِ الأَحْكَامُ الإسلامَيَّة، فلا يجور تَتفير المسلمين ولا تسوء بهم الظن إلا ان يظهرون على لسانهم وعمالهم الكفر الصريح، وأيضا لا تنكر أحد من المسلمين إلا يقول أو يفعل شيئا اجتمعوا على وجوبه، وإذا يفعل ويترك شيئا الذي يختلف فيه فلا انكار عليه وإن خالف مذهبك، فإن ومكروهه أوأن يترك شيئا اجتمعوا على وجوبه، وإذا يفعل ويترك شيئا الذي يختلف فيه فلا انكار عليه وإن خالف مذهبك، فإن

### وَعَلَيْكُمْ أَيُّهَا الْإِخْوَانُ بِالتَّخَلُقِ بِالصَّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ، وَأَصلُهَا التَّوْبَةُ 286 قال تعالى: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعاً اللَّهُوْمنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقلْحُونَ﴾. 287

286 التوبة تاب إلى الله يتوب توبا وتوبة ومتابا: أناب ورجع عن المعصية إلى الطاعة، ورجل توّابٌ: تائبٌ إلى الله، والله توّابٌ يتوب على عبده، وفي الحديث: ((الندم توبة))، قال الشيخ رحمة الله عليه أن التوبة أصل الصفات المنجيات، فمعناه أن جميع الخصال المحمودة وكل المقامات يبدأ بالتوبة كما النجاة والخلافة والنبوّة لوالدنا آدم عليه السلام بدأ بتوبته، فقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وحَقيقَةُ التَّوْبَة تَبْرِيَةُ الْقَلْب عَن الذُّنُوبِ الَّتي سَبَقَ مثلُّهَا تَعْظيمًا للّه عَزَّ وَجَلّ وَفرَارًا مِّن سُخْطه. وَالَّذي يَعينُكَ عَلَيْهَا ذَكْرُ شَدَّة عَذَابِ اللَّه مَعَ ضُعْف جسمُكَ"، قال يحيى بن معاذ الرازي الواعظ: "الدرجات سبع: التوبة ثم الزهد ثم الرضى ثم الخوف ثم الشوق ثم المحبة ثم المعرفة"، فالتوبة أول المقام عند أهل الله وبابها آخر الباب مفتوح للأشقياء"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في سبيل النجاة: "أن الله تعالى جعل التوبة سترة لعورة العمل وطهارة لجنابة الزلل وهدما لما مض واصلاحا لما يأتي، وهي الحياة بعد الموت اعني موت القلوب، واعلم إن تركها ظلم والتسوف بها بعد، والتمسك بها قرب، والبادرة إليها فرض"، وقال أيضا بعد الكلام: "فأول المقامات التوبة ولا يقبل ما بعدها إلا بها، مثال العبد إذا عمل المعصية كالقذرة الجديدة توقد النار تحتها ساعة، فتسود وأن بادرة إلى غسلها إغتسلت من ذلك السواد فيها، وإن تركتها وطبخت فيها مرة بعد مرة ثبت ذلك السواد فيها ولا يفيد غسلها شيئًا، والتوبة هي التي تغسل سواد القلب، فتبرز الأعمال وعليها روائح القبول فظفرت بالتوبة، فقد أحبِّك الله تعالى لقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ التَّوَابِينَ وَإِن لَمْ تَتُبْ فَأَنْتَ مِنَ الظَّالمينَ ﴾"، وقال أيضا بعد الكلام: "للتوبة شروط: منع القلب على العودة والندم على الفعل وترك الأصرار في المستقبل وردّ المظالم ورفض التسويف بالفعل وكثرة الإستغفار من الزلل، ولها دعامتان عليهما بنيت وبهما كملت، وهما معرفة المنة والشكر الله تعالى على التوبة لأنها نعمة مهدت لك وفائدة نزلت بك وقد حرم منها غيرك، فإذا كملت شروط التوبة قبلت ﴿وَهُوَ الَّذي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عبَاده وَيَعْفُو عَن السَّيّئَات وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾"، قال إبراهيم بن أدهم رضى الله تعالى عنه: "من أراد التوبة فليخرج من المظالم وليدع مخالطة الناس، وإلا لم ينل ما يريد"، قال ابن عُيينة رحمة الله عليه: "غَضَبَ اللَّه دَاءٌ لا دَواءَ لَهُ"، فقال له عبد الرحمن بن بشر رحمة الله عليه: دواؤُهُ كثرةُ الإستغفار بالأسحار والتَّوبة النصوح".

28 سورة النور: 31، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَتُوبُوا إِلَى الله جَمِيعاً أَيُها الْمُوْمُنُونَ﴾ أي ارجعوا إلى طاعة الله فيما أمركم ونهاكم من غير استذان و لا تسليم وغير ذلك من أمره ونهيه، فمعنى "جميعا" أي تؤبوا بالباطن والظاهر أوتوبوا بالقلب وكل الجوارح أوتوبوا الأنس والجن منكم أوتوبوا رجالكم ونسائكم أوتوبوا كبيركم وصغيركم أوتوبوا أمرائكم ورعياتكم أوتوبوا عوامك وخواصكم وغير ذلك أنواعكم أيها المؤمنون، ﴿اَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ أي لوصولكم بالتوبة إلى مقامات عند الله عالى، قال سيد سيدنا الشيخ الحبيب عبد الله بن أبي بكر العيدروس قدس الله سرّه في الكبريت الأحمر: "فَمَنْ لاَ تَوَبَةٌ لَهُ لاَ مَقَامٌ لَهٌ"، فعُودُوا إلى طَاعتِه وأنيبُوا إليه لكي تتجوا من عذابه وتنالوا من رحمته فبين الله تعالى أن التوبة مفتاح كل خير وأن فلاح المؤمن في توبته، وقال تعالى: ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنّة عرضها السّماوات و الأرض﴾، قال الشيخ رحمة الله وأن فلاح المؤمن في توبته، وقال تعالى: ﴿وسارعوا إلى مغفرة من ربكم وجنّة عرضها السّماوات و الأرض﴾، قال الشيخ رحمة الله يُقيدُ الإنسَانَ عَنِ الْخَيْرَاتِ وَالنَّشَاطُ في الطَّاعَات. وَ الثَّانِي مِنَ الأَمْرَيْنِ إِنِّمَا يَلْزَمُكَ التَّوْبَةُ لَيْقُبْلُ عَنِ الْخَيْرَاتِ وَ النَّسُاطُ في الطَّاعَات. وَ الثَّانِي مِنَ الْأَمْرَيْنِ إِنِّمَا يَلْوَمُكَ التَّوْبَةُ لَقُبْلُ عَلَى ذَكُرُ مَا التَّرْبَةُ لَقُبْلُ عَنْ وَمَدُعْتُ جَسُمِكَ، إِذَا وَاظَبْتَ عَلَى ذَكُرُهَا سَتَمْمُلُكَ عَلَى اللَّهُ وَصَعُق جَسُمِكَ، إِذَا وَاظَبْتَ عَلَى ذَكُرُهَا سَتَمْمُلُكَ عَلَى اللَّهُ وَمَلْكَةُ الْسَّامِةُ وَلَاكَةُ الْسَامِ اللَّهُ عَنَ وَجَلَاتِ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَامً مَا يَحْمُلُكُ عَلَى ذَكُرُهُا سَتَمْمُلُكَ عَنَى النَّهُ مَنْ اللَّهُ عَنَا اللهُ عَنَ وَجَلَامًا الله عَنَ وَجَلَامًا الله عَنَ وَخَمُوا الله وَتَوَاتُ الله وَاحَلُهُ الله وَلَا الله عَنْ وَجَلَى الله عَنَ وَاحَلُهُ الله وَاحَلَى الله عَنَ وَاحَلُهُ الله وَالْوَلَهُ اللهُ عَنَ وَاحَلُهُ الله وَاحَلَهُ الله وَاحَلَهُ الله وَاللهُ عَنَ وَاحَلَهُ الله وَاحَلَهُ الله وَاحَلُهُ اللهُ وَاحَلَهُ اللهُ عَنَّ وَاحَلُهُ اللهُ عَنَ وَاحَلُهُ اللهُ اللهُ عَنَ اللهُ الله

### وَمِنَ الصَّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ تَقُوى اللَّهِ الْعَظِيمِ<sup>288</sup> قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهَ وَيَتَقَّهِ فَأُولَائِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ . (289 قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهَ وَيَتَقَّهِ فَأُولَائِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ .

أَوْ صَوْمٍ أَوْ زَكَاةً أَوْ كَفَارَةً أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ، فَتَقْضِى مَا أَمْكَنَكَ مِنْهَا؛ وَالتَّانِي ذُنُوبٌ بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّه سُبْحَانَهُ، كَشُرْبِ الْخَمْرِ وَضَرْبِ الْمَوْدِ إِلَى مِثْلَهَا أَبِدًا؛ وَالتَّالِثُ ذُنُوبٌ بَيْنَكَ وَبَيْنَ الْعَبَاد، الْمَزَامِيرِ وَأَكُلُ الرِّبَا وَنَحْوِ ذَلِكَ، فَتَنْدَمُ عَلَى ذَلِكَ وَتُضْمِرُ فِي الْقَلْبِ عَلَى تَرْكِ الْعَوْدِ إِلَى مِثْلَهَا أَبِدًا؛ وَالتَّالِثُ ذُنُوبٌ بَيْنَكَ وَبَيْنَ الْعَبَاد، وَهِي الْمَالِ وَفِي النَّفْسِ وَفِي الْعَرْضِ وَفِي الْحَرْمَةَ وَفِي الْدَيْنِ، فَتَسْتَحِلُّ مَا أَمْكَنَكَ فِي كُلِّ مَا ذُكِرَ، وَمَا لَمْ يُمكن ْ رَجَعْتَ إِلَى اللَّه بِالصِّدُقِ لِيُرْضِيبَهُ عَنْكَ يَوْمَ الْقِيَامَة"، وقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في طريق الجادة في كمالات التوبة هي: "طلب العلم وملازمة العمل وصدق التوجه ودوام اللجأ واتهام النفس وشدة الحذر منها وكثرة الصمت والإستغفار والذكر."

288 النقوى أصله من وقي، وقاه الله وقيا وقاية أي صانه، فوقيْتُ الشيء أقيه إذا صُنته وسترته عن الأذي، وفي الحديث قال عليه السلام: ((فَوَقَى أَحَدُكُمْ وَجْهَهُ النَّارَ))، قال الشيخ محمد بن الفقيه الحُماسي في النصيحة المباركة: "إن التقوى وإن انظر في لفظها فهي كلمة جامعة لمعنى الإجتناب والإمتثال"، فالتقوى هو مقام يكتسب العبد بجهده كما قال تعالى: ﴿فَاتَّقُواْ اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ﴾، وهو مفتاح للرزق الحلال والغني فقال تعالى: ﴿وَمَن يَتَّق اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُرُفُّهُ من حَيْثُ لاَ يَحْتَسبُ﴾ وهو أمهات الأسباب نزول العلم والحمكة والمعرفة فقال تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهَ﴾ وقال تعالى: ﴿إِن نَتَقُواْ اللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً﴾ وقال تعالى: ﴿انَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُو اْ بِرَسُولِه يُؤْتِكُمْ كَفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِه وَيَجْعَل لَّكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِه ﴾، ومقام التقوى هو مقام الرفعة والأستعلاء عند الله تعالى ففي الحقيقة لا مقام فوقه لأنه يضمّن كل مقامات قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عنْدَ اللَّه أَنْقَاكُمْ ﴾، قال الإمام الشافعي رضي الله تعالى عنه: "مَنْ لَمْ يُعِزَّهُ التَّقْوَى فَلا عِزَّ لَهُ"، فللتقوى درجات كما قال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: وَمَنَازِلُ التَّقْوَى ثَلاَثَةٌ: تَقْوَى عَنْ الشِّرْك؛ وَتَقُوى عَن الْبِدْعَة وَتَقُوَى عَن ٱلْمَعَاصِي، وَزَادَ ٱلْغَزَّالِيّ تَقُوَى بِمَعْنَى اجْتنَابِ ٱلْفُضُول وَحَدُّ التَّقُوَى إجْتنَابُ مَا تَحْتَاجُ منْهُ ضَرَرًا في دينكَ... مَنْ أَرَادَ أَنْ يَتَّقِيَ اللَّهَ فَلْيُرَاعِ الأَعْضَاءَ الْخَمْسَةَ، فَإِنَّهُنَّ الأُصُولُ وَهيَ: الْعَيْنُ وَالأَذْنُ وَاللَّمَانُ وَالْقَلْبُ وَالْبَطْنُ، فَيْحْتَرِزُ عَلَيْهَا بِالصِّيَانَةِ لَهَا مِمَّا يَخَافُ مِنْهُ ضَرَرًا فِي أَمْرِ الدِّينِ مِن مَّعْصيةِ وَحَرَام وَفُضُول وَإِسْرَاف مِّنْ حَلاَل، فَإِذَا حَصلَ صيَانَةُ هَذه الأَعْضَاء فَمَرْجُوٌّ أَنْ يُكْفَى سَائِرَ أَرْكَانه"، وقال الشيخ محمد بن الحُماسي: "بعد تقوى عن الفضول جاء تقوى الاغيار الحاجبة القلوب ثم يدخل إلى العلم النفيس المتفجر من قلوب العارفين بعد صفا الكدرات ورفع الستورات، قال تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهَ ﴾"، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في طريق الجادة في تحقيق التقوى: "وهو يحصل بإتباع الأوامر واجتناب المحارم إلى أن يترك ما لا بأس به حذرا من الوقوع فيما فيه بأس، لكن مع البدء بترك المحرمات المتفق عليها، ثم بترك المختلف فيها، ثم بترك الشبهات بالتبرأ من مواضع الإشباه، ولا يمكن إلا بالقناعة بضرورات المطعم والملبس والمسكن والمركب بلإكتفاء بما وجد من الحلال في الطعام بقدر ما يعينه على العبادات، وفي الملبس بكل ما وجد مما يستر العورة، ويدفع الحر والبرد، وفي المسكن ما يحول بينك وبين الأبصار والأمطار من أي نوع كان"، قال وهب بن منبه: "الأيمانُ عُريانُ ولباسُهُ التَّقوى"، سئل طلْق بن حبيب أن وصف التقوى وقال: "العملُ بطاعة الله على نور من الله رجاء ثواب الله وترك معاصي الله على نور من الله مخافة عذاب الله"، فهذا معنى قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطع اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهَ وَيَتَّقُه فَأُولَئكَ هُمُ الْفَائزُونَ﴾"، قلت: معنى قوله: "على نور من الله" إشارة به إلى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخلاقه الحميدة، فهو تور من الله كما قال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابَ قَدْ جَاءِكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرِاً مِّمَّا كُنتُمْ تُخفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرِ قَدْ جَاءِكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وكِتَابٌ مُّبينٌ \* يَهْدي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَهُ سُئِلَ السَّلاَم وَيُخْرِجُهُم مِّنِ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ اِلِّي صِرَاطِ مُسْتَقيمٍ، فالتقوى كله النزام بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ظاهرا وباطنا.

289 سورة النور: 52، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطع اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ فيما أمره ونهاه ويسلم لحكمهما له وعليه ﴿وَيَخْشَ اللَّهَ وَيَتَّقُهُ أي يخف عاقبة معصية الله ويحذره، ويتق عذاب الله بطاعته إياه في أمره ونهيه، ﴿فَأُولِّنَكَ هُمُ الْفَائزُونَ﴾ أي الذين يفعلون ذلك هم الفائزون برضا الله عنهم يوم القيامة وأمنهم من عذابه، أو الفائزون من نعم الدنيا فإن أفضل النعم في الدنيا هو نعمة الإسلام والإيمان به، وذكر أسلم أن عمر بينما هو قائم في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم وإذا رجل من دهاقين الروم قائم على رأسه وهو يقول: أنا أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله، فقال له عمر: ما شأنك؟ قال: أسلمتُ لله، قال: هل لهذا سبب؟ قال: نعم إنى قرأتُ التوراة والزبور والإنجيل وكثيرا من كتب الأنبياء، فسمعتُ أسيرا يقرأ آية من القرآن جمع فيها كل ما في الكتب المتقدمة، فعلمتُ أنه من عند الله فأسلمتُ، قال: ما هذه الأية؟ قال قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطع اللَّهَ ﴿ في الفرائض، ﴿ورَسُولَهُ ﴾ في السنن، ﴿وَيَخْشَى اللَّهَ﴾ فيما مضى من عمره، ﴿ وَيَتَّقْهُ فيما بقي من عمره، ﴿ فَأُولَّئِكَ هُمُ الْفَائزُونَ﴾ الفائز من نجا من النار وأدخل الجنة، فقال عمر: قال النبي صلى الله عليه وسلم: ((أوتيتُ جوامع الكلم))، فكذلك تضمن في التقوى جوامع مقامات الساعادة، وجعله الله تعالى مخرجا من كل ضيق دنيويا ودينيا ظاهرا وباطنا، قال علامة السودانعبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء التأويل في معاني التنزيل: في معنى قوله تَعالَى: ﴿وَمَن يَنِّق اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُقُهُ من حَيْثُ لاَ يَحْتَسبُ، وَمَن يَّتَوكَّلْ عَلَى اللَّه فَهُوَ حَسْبُهُ، انَّ اللَّهَ بالغُ أمْره، قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لكُلِّ شَيْء قَدْرًا ﴾: "دلاَلةٌ عَلى أَنَّ التَّقْوَى مَلاَكُ الأَمْر وَعَنه صلى الله عليه وسلم: ((إنِّي لَأَعْلَمَ آيَةً لَوْ أَخَذَ النَّاسُ بِهَا لَكَفَتْهُمُ: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُنُقْهُ من حَيْثُ لاَ يَحْتَسبُ، وَمَن يَتَوكُّلْ عَلَى اللَّه فَهُوَ حَسْبُهُ، انَّ اللَّهَ بالغُ أمْره، قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لكُلِّ شَيْء قَدْرًا﴾))... وَرُوىَ أَن سَالمَ بن عَوف بن مالك الأشجَعي أُسرُهُ العَدُوُّ، فَشَكَا أَبُوهُ إِلَى رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم فقال له: ((أَنَّق اللَّهَ وَأَكْتَرْ من قَوْل – لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا باللَّه)) فَفَعَلَ، فَبَيْنَمَا هُوَ في بَيْتُه إِذْ قَرعَ إِبْنُهُ البابَ وَمَعَهُ مَائَة من الإبل سَاقَهَا منَ العَدُوِّ. فَنَزَلَتْ هذه الآية المتقدمة"، فكما جعل الله تعالى التقوى مخرجا وسببا للرزق الحلال فكذلك جعله مخرجا للسالك من مقامات إلى مقامات الإلاهية وسببا له في رفعة الستور بينه وبينه ربه، قال سيد سيدنا الشيخ الحبيب عبد الله بن أبي بكر العيدروس قدس الله سرّه في الكبريت الأحمر في التقوى: "هو الأصل الذي لا ينهدم عليه البناء على عاقب الدهور، إذ هو أصل الدين الذي صاحبه لا يزال يرتقي في رياض الأسرار والنعيم ويرتقي في مراقي الشرف في عالم الجلالة"، فلذلك قال الله تعالى: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ للْمُتَّقِينَ ﴾. وَمِنَ الْصَّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ الصَّبْرُ<sup>290</sup> قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ ﴾. <sup>291</sup>

## SANKORE?

<sup>200</sup> الصبر أصله من الحبس، فصبره عن الشيء يصبره صبرا حبسه، وهو من صفة رب العالمين فإسمه الصبور وفي كل رواية في أسماء الله الحسنى جعل أخيرهم الصبور أي هو الذي يُعاجل العصاة بالانتقام، قال العارف بالله الشيخ محمد تكر بن محمد في قرى الأحباء: "الصبور هو الذي لا يعجل بالعلوية من قصده بالاذى وإن كان لا يناله، فمعناه في حقه تعالى تأخير العقوبة عن العصاة إلى أمد في علمه، ثم يأخذهم أو يتوب عليهم لفضله، ورد الخبر: لا أحد أصبر على آذى من الله ولذلك سمى نفسه الصبور، من عرف أنه الصبور أحبه لرفقه بعباده ولم يؤمن مكره في حال من أحواله لا يسهل ولا يهمل، والتقرب بهذا الإسم تعلقا اجتناب مما يكره حفظا للحرمة وتلزم السنة تحسينا للخدمة لأن المخالفة لا يرضاها الحق سبحانه، وخاصيته لدفع البلايا، فمن ذكره قبل طلوع الشمس مائة لم تصبه نكبة"، أقول هذا السر يتعلق بأخلاص النية وإلتزام التقوى وحسن الظن بربه كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في الرجل العاصي: ((يمد يديه إلى السماء: يا رب يا رب، ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام، فأتى يستجاب لذلك؟))، فكل مقامات عند الله تعالى وكل خصال محمودة يحتاج للصبر، فقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في نيل المرام من شيم الكرام: "اعلم يا أخ أنّ الخصال المحمودة كلّها ترجع إلى مُخالفة الهوى ومُجانبة الهُويَن ويصبُر فَإن الله الله الله الله الله الله تعلى ويصبُر فَإن الله الله الله الله الله الله تعلى الصبر بعد التقوى إلا بالصبر، فاذلك قال الخواص: "الصبر الثبات على أحكام الكتاب والسنة"، وقال ذو النون المصري:"الصبر هو الاستعانة بالله تعالى".

الخواص: "الصبر الثبات على أحكام الكتاب والسنة"، وقال ذو النون المصري:"الصبر هو الاستعانة بالله تعالى".

<sup>291</sup> سورة البقرة: 154-155، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَبَشِّرِ الصَابِرِينَ \*﴾ أي بالثواب على الصبر، وثوابه غير مقدر، فأمره الله تعالى ذكره بأن يخص بالبشارة على ما يمتحنهم به من الشدائد أهل الصبر الذين وصف الله صفتهم، فأصل التبشير إخبار الرجل الرجل الخير يسره أو يسوءه لم يسبقه به إليه غيره، ﴿الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبةٌ ﴾ المصيبة كل ما يؤذي المومن ويصبيه، قيل المصيبة النكبة يكنبها الإنسان وإن صغرت وتستعمل في الشر، روى المسلم عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ولا سقم ولا حزن حتى الهم يهمه إلا كفر به من سيئاته))، ومعنى قوله تعالى: ﴿قَالُو أَ إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إلِيهُ رَاجِعونَ﴾، قال القرطبي: "فجعل الله تعالى هذه الكلمات ملجأ لذوي المصائب وعصمة للممتحنين، لما جمعت من المعاني المباركة، فإن قوله: "إنا لله توحيد و إقرار بالعبودية و الملك، وقوله: "وإنا إليه راجعون" إقرار بالهلك على أفسنا والبعث من قبورنا، واليقين أن رجوع الأمر كله إليه كما هو له، قال سهل بن عبد الله التشترى: لما قال تعالى ﴿وَبَشِّرِ الصَابِرِين \*﴾ صار الصبر عيشا، والصبر صبران: صبر عن معصية الله فهذا مجاهد، وصبر على طاعة الله، فهذا عابد، فإذا صبر عن معصية الله وصبر على طاعة الله أورثه الله الرضا بقضائه وعلامة الرضا سكون القلب بما ورد على النفس من المكروهات والمحبوبات".

292 سورة الزمر: 10، فمعنى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُوفِّي الصَّابرُونَ﴾ أي الصابرون عن المعصية والصابرون على الطاعــة، وقيــل الصابرون هنا الصائمون ودليله قوله عليه الصلاة والسلام مخبرا عن الله: ((الصوم لي وأنا أجزي به))، ومعنى قوله تعالى: ﴿أَجْرَهُم بغيْر حسَاب﴾ أي بغير تقدير، أو يزاد على الثواب، وعن الحسين بن على قال سمعت جدي رسول الله صــــلى الله عليـــــه وسلم يقول: ((أد الفرائض تكن من أعبد الناس وعليك بالقنوع تكن من أغنى الناس، يا بني إن في الجنة شجرة يقال لها شجرة البلوى يؤتي بأهل البلاء فلا ينصب لهم ميزان ولا سنشر لهم ديوان يصب عليهم الأجر صبا)) ثم تلا النبي صلى الله عليه وسلم ﴿إِنَّمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بغَيْر حسَابِ﴾، فهذا الخبر من سيدنا الأمام الحسن بن علي عن جده سيدنا محمد عليهما الـصلاة والسلام مرمدا هو قوت قلوب الممتحنين في هذا الدنيا فأجرهم في الأخرة لا استبعد أجورهم في الدنيا، بلا، لأن لقد وقع كثير مــن أهل الله على درجاتهم عند الله ومعرفته من باب البلوى والمصيبة، فمن يتقرب إلى الحق عز وجل من باب المصيبة والبلوى هـم أهل الجلال، كما قال العارف إبن عطاء الله في الحكم: "كيف أن الأمراض والبلايا والفاقات تكون سببا من أسباب معرفة الله تعالى" فقال العارف الشيخ عبد القادر بن مصطفى في معرفات الحق: "أن الأنسان إذا نظر إلى ما يعتريه من هذه الأحوال والـشدائد والنوازل ولا طاقة له بدفعها علّم قطعا أن له ربّا فيستفيد بذلك معرفة الله من حيث صفاته الجلالية كما استفاد من تلك معرفــة الله من حيث صفاته الجمالية، ويستشعر بذلك عظمة مو لاه وفاطره، قال تعالى: ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عبَاده ﴾، فمن نظر هذا امتلأ قلبه من رهبة الله وخشيته، فسمر لعبادة ربّه وقاف مقام ربّه ونهي النفس عن الهوى"، فأقول يتتوّر الله قلب صاحب البلوي والمصيبة مـن مشكاة قوله تعال: ﴿وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّه جَنَّتَانَ \* فَبَأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَان﴾ فلا ينال هذا المقام إلا بالصبر، فهذا الزمان هو زمــن الجلالة فقد يملأ بلاد المسلمين بالمصيبة والبلوى والفتنة وقد قتل كثير من ذرية الأولياء في بغداد وقذف كثير من قبور الأولياء ومساجدهم بالقنابل على اياد الكفار والمحاربين من المسلمين، ومع ذلك قد انتشر الفساد في كل البلاد وغير ذلك من اشرط علمات الساعة الصغرى، فكل ذلك يدل على أن زماننا هو زمان الجلالة فواجب على السالك وغيرهم أن يرجعوا إلى الله بالتوبة والتقوى والصبر لينالوا على ما ستر الله تعالى من ثوابه ومعرفته في المصيبة والبلوى والشدائد، فقال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: "فَعَلَيْكَ بالصَّبْر في الْمَوَاطن وَإِنَّمَا ذَلَكَ لَأَمْرَيْن: أَحَدُهُمَا للْوُصُولِ إِلَى الْعَبَادَة لَأَنَّ مَبْنَى أَمْر الْعَبَادَة كُلَّهُ عَلَى الصَّبْر، وَذَلكَ أَنَّ مَن قَصَدَ عبَادَةَ اللَّه تَعَالَى وتَجَرَّدَ لَهَا إِسْتَقْبَلَتْهُ عَوَارِضُ وَشَدَائدُ وَمحَنِّ ومَصَائب، بَل الْعبَادَةُ نَفْسُهَا مَشْقَةٌ إِذْ لاَ يَتَأْتَّى فعْلُ الْعبَادَة إلَّا بقَمْع النَّفْس وَقَهْرُ النَّفْس من أَشَدِّ الأُمُورِ، ثُمَّ يَلْزَمُ الإِحْتيَاطَ مَعَ ذَلكَ لَيْلاً يَفْسُدَ وَالإِبْقَاءُ عَلَى الْعَمَل أَشَدُ منَ الْعَمَل، ثُمَّ إِنَّ الـــدَّارَ دَارُ محْنَة لَّا بُدَّ منَ الإبْتلاَء باَقْسَام الشَّدَائد وَالْمَصَائب كَمْوت الأَهْل وَالْقَرَابَات وَالإِخْوَان وَالأَصْحَاب وَابْتلاَء النَّفْس بالأَمْرَأَض وَالأَوْجَاء وَقَتَالَ النَّاسَ إِيَّاكَ وَالطُّمْعَ فيكَ وَالْغيْبَةَ لَكَ وَالْكَذبَ عَلَيْكَ وَذَهَابَ مَالكَ لكُلِّ وَاحدَة مِّن هَذه الْمَصَائب لَدْغَةٌ، ثُمَّ إِنَّ طَالبَ الأَخرَة أَشَدَّ إبْتلاَءً مَن كَانَ إِلَى اللَّه تَعَالَى أَقْرَبَ، فَالْمَصَائبُ لَهُ في الدُّنْيَا أَكْثَرُ... وَالثَّاني منَ الأَمْرَيْنِ لمَا في الصَّبْرِ من خَيْرِ الدُّنْيَا، الصَّبْرُ فَإِنَّهُ دَوَاءٌ وَشُرْبُهُ كَرِيهَةٌ مُبَارَكَةٌ تَجْلُبُ كُلَّ مَنْفَعَة وَتَدْفَعُ عَنْكَ كُلَّ مَضَرَّةٍ، وَإِذَ كَانَ الدَّوَآءُ بِهذِهِ الصَّفَةِ فَالْعَاقِلُ يُكْرِهُ النَّفْسَ عَلَى شُربِهِ، ثُمَّ إِنَّ الصَّبْرَ أَرْبَعَةً: صَبْرٌ عَلَى الطَّاعَة، وَصَبْرٌ عَن الْمَعْصية، وَصَبْرٌ عَن فُضُول الدُّنْيَا، وَصَبْرٌ عَن الْمَحَن وَالْمَصَآئب"، وما يعينك على الصبر ما قال في القصيدة المباركة لبعض العالم بالله المجهول وفيها سر عظيم لمن يوظب عليها ويتفكر في معناها، وهيي: "فَاسْتَعْمَلَ الصَّبْرَ فيمَا جَآءَ من نُوبِ \* وَالْفَقْدُ بالصَّبْرِ تَخْشَى نقْمَةَ اللَّه \* مَا اسْتَعْمَلَ الصَّبْرَ إِنْسَانٌ فَضَلَّ به \* رَءَىَ وَلاَ جَآءَهُ بُــؤْسٌ مِّنَ اللَّه \* الصَّبْرُ درْعٌ حَصينٌ مِّن تَدَرَّعَهُ \* يُكْفَى اَلْمُكَارِهَ وَالأَسْوَا مِنَ اللّه \* الصَّبْرُ في جُمْلَة الأَشْيَآء مُعْتَمدًا \* وَصَاحبُ الــصَّبْرِ مَحْمُودٌ مَّعَ اللَّه \* عَلَيْكَ بالصَّبْر مَا رُمْتَ الْجَميلَ وَكُنْ \* مُسلِّمَ الأَمْر في الأَشْيَا منَ اللّه \* وَلاَ تَزَلْ طُولَ مَا عُمِّرْتَ مُتّكئًا \* فيمَا

### وَمِنَ الصِّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ الرُّهْدُ فِي الدُّنْيَا<sup>293</sup> قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاة الدُّنيَا﴾. 294

يَنُوبُكَ فِي الأَشْيْآ إِلَى اللَّهِ \* تَبْلُغْ مُرَادَكَ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ \* إِن كُنْتَ أَحْسَنْتَ ظَنَّا مِّنْكَ بِاللَّهِ \* ثُمَّ الصَّلاَةُ بِمَحْمُودِ الإِلَــهِ عَلَــى \* مُحَمَّدِ الْمُصْطَفَى مِن خِيرَةِ اللَّهِ \* وَالْأَلِ وَالصَّحْبِ ثُمَّ التَّابِعِينَ لَهُم \* مَّعَ السَّلام الزَّكَى نَتْرًا مِنَ اللَّهِ".

<sup>294</sup> سورة طه: 131، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَلَا تَمَدُنَ ﴾ نظر، ﴿عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعَنَا﴾ أي لا تمدن عينيك إلى المال الذي أعطينا بسببه أصنافا من الكفرة زهرة الحياة الدئيا، ﴿به أَزُواجاً﴾ أصنافا، ﴿مَنْهُمُ ﴾ خلاف ما عليه الزاهدون، ﴿زَهْرةَ الْحَيَاةِ الدُئيّا﴾ أي زينتها وبهجتها والمنهى فيه مد النظر إليه واستغراقه فيه إعجاباً به واستحسانا، وأما مطلق النظر ثم كفه من غير مذ وتطويل فغير منهى عنه، قاله في غاية الأماني، أي لا تمدن عينيك إلى الممتع به وهو أصناف بعضهم أو ناسا منهم، قال في غاية الأماني: قد شدد العلماء وأهل التقوى في ترك النظر إلى أبنية الظلمة ومراكبهم وشاراتهم فإنه إغراء لهم على طلب الزيادة والتعمق فيها، وفي الجواهر: أن عروة بن الزبير كان إذا رأى شيئاً من السلاطين وأحوالهم بادر إلى منزله فدخله وهو يقرأ: ﴿ولا تمدن عينيك﴾ الآية، وفي ذلك قال القطب أحمد بن أبي الحوارى: "من نظر إلى الدنيا نظر إرادة وحب أخرج الله نور اليقين والزهد من قلبه"، وروَى ابن ماجة عن سهل ابن سعد الساعدي قال: جاء رجلً الى النبي صلى الله عليه وسلم وقال: "يا رسول الله دُلّنِي إِلَى عَمَل إِذَا عَمْلتُهُ أَعْبَى الله و أحرَبْني الناسُ؟" فقال: ((إزْهَدْ في الدنيا يُحبُّكَ الله وَالرَّهُدْ فيما عند الناس يُحبُّك الناس))، قال سفيان الثوري بيانا في معنى هذا الحديث: "الزهد في الدنيا هو الزهد في الناس، وأول ذلك زهدك في نفسك"، روى الديلمي عن ابن عباس قال قال رسول معنى هذا الحديث: "الزهد في الدنيا هو الزهد في الدنيا هو الربيع: "عليك بالزهد فإنّ الزهد أحسن من الحُليّ على المرأة الناهد"، في الذنيا وقال الإمام مالك: "الزهد في الدنيا المَيْسُ وقصَر الأمل"، وقال أيضا: "ما زهد أحي الدنيا الأنطقة ألله بالحكمة"، وفي وقال الإمام مالك: "الزهد في الدنيا المُكمّة، وفي

هذين القولين من إمام دار الهجرة مالك بن أنس رضي الله تعالى عنه دليلا على أن ما المراد بالزهد في الدنيا يترك الكسب للعيال وترك الحرف وعقود في البيت وغيره يقوته، فقال السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في تنبيه الصاحب على الأحكام المكاسب: "قوله عليه الصلاة والسلام: ((إِنَّ اللَّهَ يَحِبُّ أَن يَّكُونَ الْعَبْدُ مُحْتَرِفاً))، ويروى أن عيسى عليه السلام لقي رجلا فقال له: (مَتَصننعُ؟)، قال "تعبد"، قال: (مَن يَّقُوتُكَ؟)، قال: أخي، قال: (أَخُوكَ اَعْبَدُ مَنْكَ)، قال أبو حذيفة: خياركم من لم يدع دنياه لأخرته وأخرته لدنياه، وقال ابن مسعود: إنى لأكره أن أرى الرجل فارغاً لا في أمر دينه ولا في أمر أخرته".

<sup>295</sup> وأصل التوكل من وكل، أي وكل بالله وتوكّل عليه واتّكل استسلم إليه أو يجعله الوكيل، فالوكيل من أسماء الله تعالى فهو المقيم الكفيل بأرزاق العباد وهو الذي توكّل بالقيام بجميع ما خلق، قد قال تعالى: ﴿ذَلَكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ خَالقُ كُلِّ شَيْء فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْء وكيل﴾، ولذلك جعل كثير من الأولياء قوله: ﴿حَسْبُنَا اللَّهَ وَنعْمَ الْوكيل﴾ في أورادهم واحزابهم، وكان الشيخ رحمة الله عليهم يقولها مائتين دبر كل صلاة مكتوبة، كما قال السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في إنفاق الميسور و الوزير المصالح عبد القادر بن غداد في المواهب الربانية في تحقيق الطريقة القادرية، قال العارف محمد تكر في قراء الأحباء: "من عرف أنه الوكيل أكتفي به في كل أمره، فلم يدبر معه ولا يعمد إلا إليه، كما قال تعالى: ﴿وَكُفِّي بالله وكيلا﴾، والتقرب بهذا الإسم تعلقا بالتوكل عليه وتخلقا أن يكون وكيلا به على عواملك بطلب حقه تعالى منها تكفلا وتعريفا، وخاصيته الحوائج والمصائب، فمن خاف ريحا أو صاعقة ونحوها فليكثر منه فإنه يصرف عنه ويفتح له أبواب الخير والرزق"، فمعنى قوله: "فليكثر منه" أن تقول: يا وكيل بسكون قلبك به، وقال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وَحَقيقَةُ اَلتَّوكَل ثقَّةُ اَلْقُلْب باللَّه وَسُكُونُهُ. وَتَحْقيقُهُ بأَنَّ قَوَامَ بِنْيَتِكَ مِنَ اَللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ لاَ بأَحَد دُونَهُ. وَاَلَّذي يَعينُكَ عَلَيْه ذكْرُ ضَمَانه تَعَالَى في رزْقكَ وَكَمَال علْمه وَقُدْرَته وَتَنْزيهُهُ عن الْخُلْف وَالسَّهْو وَالْعَجْز"، وقال الشيخ أبو حامد: وقد يظن أن معنى التوكل ترك الكسب بالبدن وترك التدبير بالقلب والسقوط على الأرض كالخرقة الملقاة أو كلحم على وضم، وهذا ظن الجهال، فإن ذلك حرام في الشرع، والشرع قد أثنى على المتوكلين فكيف ينال مقام من مقامات الدين محظور من محظورات الدين، بل نكشف عن الحق فيه فنقول: إنما يظهر تأثير التوكل في حركة العبد وسعيه بعمله إلى مقاصده" فهذا الكلام الشيخ أبو حميد نفيس، فلذلك قال السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي رحمة الله عليه في تتبيه الصاحب: "ويروى أن الأوزاعيّ لقي إبراهيم بن أدهم وعلى عنقه حزمة حطب، فقال له: يا أبا أسحاق إلى متى هذا؟ إخوانك يكفونك، فقال: دعني عن هذا يا أبا عمر فإنّه بلغني أنّه من وقف موقف مذلة في طلب الحلال بات والله عنه راض، ومن طلب الدنيا استعفافا عن الناس وتعطفا على جاره لقى الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر"، فهو المعروف أن العارف إبراهيم بن أدهم كان من سيد الزهاد والمتوكلين وما أكل بدينه كثير من العلماء في هذا الزمان ولكنه ما ترك الكسب الحلال بيده، فافهم.

<sup>296</sup> سورة الطلاق: 3، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَوكُلُ عَلَى اللَّه﴾ في أموره، أو من فوّض إليه أمره، أو من اتقى الله وجانب المعاصى وتوكل عليه، ﴿فَهُو حَسْبُهُ﴾ أي كافيه، أو كفاه ما أهمه، أو فله فيما يعطيه في الآخرة من ثوابه كفاية، وقال اللَّه تعالى: ﴿إِن كُنتُم أُمنْتُم بِاللَّه فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُوا إِنْ كُنتُم مُسْلَمِين﴾، فروى الترمذي عن عمر بن الخطاب قال قال رسول اللّه صلّى الله عليه وسلّم: ((لو أنّكُمْ تَتَوكُلُونَ عَلَى الله حَقَّ تَوكُلُه لَرزَقَكُمْ كَمَا يَررُرُقُ الطّيُورَ تَعْدُواْ خِمَاصًا وَتَرُوحُ بِطَانًا))، فمعنى الحديث: لَو أنّكُمْ تعتمدون على الله حقّ بأن تعلموا يقيناً أن لا فاعل إلا الله، وأن لا معطي ولا مانع إلا هو ثم تسعون في الطلب بوجه جميل وتوكل على الله لَرزَقَكُمْ كَمَا يَررُرُقُ الطّيْرَ تذهب أول النهار جياعاً وترجع آخر النهار شباعاً، فالكسب ليس برازق بل الرازق هو الله تعالى فأشار بذلك إلى أن التوكل ليس التبطل و التعطل، بل لا بد فيه من التوصل بنوع من السبب لأن الطير ترزق بالسعى والطلب،

### وَمِنَ الصِّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ تَفْوِيضُ الأَمْرِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى <sup>297</sup> قَالَ تَعَالَى فِي حِكَايَةِ قَوْلِ مُؤْمِنِ أَلِ فِرْعَوْنَ: ﴿ وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾. <sup>298</sup>

ولهذا قال الإمام أحمد: ليس في الحديث ما يدل على ترك الكسب بل فيه ما يدل على طلب الرزق، وإنما أراد لو توكلوا على الله في ذهابهم ومجيئهم وتصرفهم وعلموا أن الخير بيده لم ينصرفوا إلا غانمين سالمين كالطير. لكن اعتمدوا على قوتهم وكسبهم وذلك لا ينافي التوكل، قال الشيخ رحمة الله تعالى عليه في طريق الجنة: " فَعَلَيْكَ بالتَّوكُّل عَلَى اللَّه سُبْحَانَهُ في مَوْضع الرِّزْق وَالْحَاجَة بكُلِّ حَال لأمْرِين: أَحَدُهُمَا للنَّفَرُّخ للْعبَادَة، وَالثَّاني لمَا في تَرْكه منَ ٱلْخَطَر ٱلْعَظيم، لَأَنَّ اللَّهَ دَلَّنَا عَلَى أَنَّ الرِّزْقَ كَالْخَلْق، أَي لقَوْله تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ﴾ حَتَّى وَعَدَ، ثُمَّ لَمْ يكْتَف بالْوَعْد حَتَّى ضَمَنَ، ثُمَّ لَمْ يكْتَف بالضَّمَان حَتَّى قَسَمَ، ثُمَّ لَمْ يكْتَف بذلك حَنَّى أَمَرَ وَأَبْلَغَ وَأَنْذَرَ، ثُمَّ إِنَّ ٱلْمُتَوَكِّلَ يَقْصِدُ الأُمُورَ عَلَى قُوَّةِ بَصِيرَة وكَمَال يَقين بوَعْدِ اللَّه سُبْحَانَهُ، فَلاَ يَلْتَفْتُ إِلَى إِنْسَان يُخَوِّفُهُ أَوْ شَيْطَان يُوَسُوسُهُ، أَلاَ تَنْظُرُ يَا أَخِي إِلَى أَصْحَاب اَلْهِمَم منْ ۚ أَبْنَاءالدُّنْيا. أَمَّا الْمُلُوكُ فَبَاشَرُواْ الْحُرُوبَ إِمَّا مُلْكٌ وَإِمَّا هُلْكٌ، وأَمَّا اللَّجَّارُ فَيَطْرَحُونَ أَنْفُسَهُمْ عَلَى أَحَد الأَمْرِيْنِ إِمَّا فَوَاتُ الأَرْوَاحِ وَإِمَّا حُصُولُ الأَرْبَاحِ، وَأَمَّا أَبْنَاءُ الآخِرَة فَرَأْسُ أَمْوَالهمْ التَّوكَلُ لمَا أَحْكَمُوهُ تَقَرَّغُواْ لعبَادَة اللَّه تَعَالَى، وَتَمَكَّنُواْمنَ التَّقَرُّد عَن اَلْخَلْق، وَاَفْتَحَمُواْ الْفَيَافي وَهُم مُلُوكُ الأَرْض يَسيرُونَ حَيْثُ شَاءُواْ، وَكُلُّ الأَمَاكن عِنْدَهُمْ وَاحِدٌ، وَكُلُّ الأَزْمَانِ عِنْدَهُمْ وَاحِدٌ، وَأَمَّا التَّوكُّلُ أَن تَعْلَمَ أَنَّ قِوَامَ بِنْيَتِكَ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلُّ لاَ بِأَحَدِ دُونَ اللَّهِ وَلاَ بِحُطَام مِنَ الدُّنْيَا وَلاَ بِسَبَبِ مِنَ الأَسْبَابِ. وَأَمَّا ٱلْبَاعِثُ عَلَيْهِ ضَمَانُ اللَّهِ تَعَالَى وَكَمَالُ عِلْمِهِ وَقُدْرَتِهِ وَتَنَزُّهِهِ عَنِ الْخَلْفِ وَالسَّهُو وَالْعَجَزِ، وَأَمَّا مَوْضِعُهُ فَثَلاَثَةُ مَوَاضعَ: [1] مَوْضعُ الْقسْمَة؛ [2] وَمَوْضعُ النُّصْرَة؛ [3] وَمَوْصعُ الرِّزْقِ وَالْحَاجَة. وَضَمَانُ اللَّه فِي هَذَا الْمَوْضع لَكِنَ بِمَا يُقيمُ بنينَكَ لتَعبُدُهُ،" قال سعيد بن جبير: "التوكل على الله جماع الإيمان"، وكان يدعو: "اللهم إني أسألك صدق التوكل عليك وحسن الظن بك"، فحسن الظن بالله هو تعرف اليقين إن الله تعالى الوكيل في كل أمرك فلذلك قال عبد الله بن داود الخُريْبيّ: "أرى التوكل حسن الظن بالله"، وسئل الزاهد حاتم بن عنوان البلخيّ: "على ما بَنَيْاً أمرك في التوكل؟"، فقال: "عَلَى خصَال أَرْبَعَة: [1] عَلمتُ أَنَّ رزقي لَا يَأْكُلُهُ غَيْرِي، فَاطَمَأَنَّتْ به نَفْسي، [2] وَعَلَمتُ أَن عَمَلي لاَ يَعْمَلُهُ غَيْرِي، فَأَنَا مَشْغُولٌ به، [3] وَعَلَمتُ أَنَّ المَوْتَ يَأْتي بَغْنَةً، فَأَنَا أُبَادرُهُ، [4] وَعَلَمتُ أَنِّي لاَ أَخْلُو منْ عَيْنِ الله، فَأَنَا مُسْتَح منْهُ"، وقال الإمام أبو القاسم القشيري: اعلم أن التوكل محله القلب، وأما الحركة بالظاهر فلا تتافي التوكل بالقلب بعدما يحقق العبد أن الرزق من قبل الله تعالى، فإن تعسر شيء فبتقديره وإن تيسر شيء فبتيسير، سئل سيدي الشيخ محيى الدين عبد القادر الجيلاني رضي الله تعالى عنه عن التوكّل فقال: "التّوكّل حقيقة الإخلاص، وحقيقة الإخلاص ارتفاع الهمّة عن طلّب الأعواض على الأعمّال، فذلك التّوكّل هُوَ الخُرُوج عن الحول والقُوّة مع السُّكُون إلى ربِّ الأربّاب سبحانه وتعالى"، وقال أيضا: "التوكل ثلاث درجات: وهي التوكل، ثم التسليم، ثم التفويض"، فاذلك يأتي الشيخ بأمر التفويض بعد التوكل.

<sup>297</sup> أصل التفويض من فوص الأمر إلى الشيء ، أي رددته إليه، معناه صيره إليه وجعله الحاكم فيه، وسبب التفويض سببان ذكر خَطَرِ الأُمُورِ وَإِمْكَانُ اَلْهَلاَكُ وَالْفَسَادِ فِيهَا، وذكر عَجْزِكَ عَنِ الإِعْتَصَامِ عَن ضُرُوبِ الْخَطَرِ، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وَحَقيقَةُ التَّفُويضِ إِرَادَتُكَ أَن يَّحْفَظَ الله عَلَيْكَ مَصَالِحكَ فِيمَا لاَ تَامَنُ فيه الْخَطَرِ، وَالَّذي يَعِينُكَ عَلَيْه ذكر خَطر الأُمُورِ وَذكر عَجْزِكَ مِن الإِعْتَصَامِ عَلَيْه"، وقال أيضا في طريق الجنة: "فَعَلَيْكَ بِتَغُويضِ الأَمْر كُلّه إِلَى الله سُبْحَانَه لأَمْريَنِ: أَحدُهُما طُمانِية القَلْب؛ وَالتَّانِي حُصُولُ الصَّلاَحِ وَالْخَيْرِ في الإِسْتَقْبَالِ"، فجعل بعض العارفين التفويض ثلث الإيمان كما قال شيخ الطائفة أبو تراب بن الحصين رضي الله تعالى عنه: "ثلاث من مناقب الإيمان: الاستعداد للموت والرضى بالكفاف والتفويض إلى الله، وثلاث من مناقب الكفر: طول الغفلة عن الله والطيرة والحسد"، وقال الحاكم في علوم الحديث: سئل محمد بن إسحاق بن خزيمة عن قول النبي صلى الله عليه وسلم: ((تحاجت الجنة والنار فقالت هذه يعني الجنة يدخاني الضعفاء)) من الضعيف؟ قال: الذي يبرئ نفسه من الحول

والقوة يعني في اليوم عشرين مرة أو خمسين مرة، أي أن يقول: ﴿وَأَفُوضُ أَمْرِي إِلَي اللَّه بَصِيرٌ بِالْعبَادِ﴾، ولذلك قال القرطبي: "وروي أن من قال أربعا أمن من أربع: من قال ﴿مَا شَاءَ اللَّهُ لاَ قُوَةً إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ أمن من العين، ومن قال ﴿وَأَفُوضُ أَمْرِي إِلَي الله إِنَّ اللَّه بَصِيرٌ بِالْعبَادِ ﴾ أمن مكر الناس، ومن قال ﴿وَأَفُوضُ أَمْرِي إِلَي الله إِنَّ اللّه بَصِيرٌ بِالْعبَادِ ﴾ أمن من الظالمينَ ﴾ أمن من الغم"، فعليك بهذه الأذكر فهي عين التوكل والتقويض، أفول: فحين مكروا كفار الأمريكيين والمنافقون معهم على وعلى جماعتنا فاعتمدت على هذا الذكر وفوضت أمري إلى الله فخرجت من تحت مكرهم مهاجرا بديني من فتتهم وافشى الله كيدهم وأظهر ما كانوا يفعلون، ثم دمر الله إقتصاد الأمريكيين وسياستهم، فقد جعل زعيمهم أرذلهم ورفع الله تعالى الله عليهم ﴿فَارَادُواْ بِه كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ ﴾، فالحمد لله رب العالمين، قيل الله عَليه في عمدة العلمآء: "قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: الْمِراَءَ بُنِ عَالَي سَقُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ الْمُري الله عَليه عَلَى الله عَليه وَسَلَّمَ الله وَصَدْ عَلَى الله عَليه عَلَى الله عَليه عَلَى الله عَليه وَسَلَّمَ الله عَليه عَلَى الله عَليه وَسَلَّمَ الله عَليه وَمَنْ الله عَليه عَلَى الله عَليه عَلَى الله عَليه عَلَى الله عَليه وَمَنْ الله عَليه عَلَى الله عَليه الله عَليه عَلَى الله عَليه عَلَى الله عَليه الله عَليه أَوْلُ الله عَليه عَلَى الله عَليه الله عَليه الله عَليه عَلي الله عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه الله عَليه عَليه الله عَليه الله عَليه الله عَليه الله عَليه الله عَليه الله عَلي

20% سورة غافر: 44، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَأَفُوضَ ﴾ أي أسلم، ﴿أَمْرِي إِلَى اللّه ﴾ ليعصمني من كل سوء، وأجعله إليه وأتوكل عليه، وإنّ الله بصير" بالعباد ﴾ فيحرسهم أو يجازى كلا على حسب حاله جواب لتوعدهم، فإن الله عالم بأمور عباده ومن المطيع منهم والعاصى له، ثم قال تعالى: ﴿فَوْقَاهُ اللهُ سَيْتَاتَ مَا مكرُوا ﴾ ، فدفع الله عن هذه المؤمنين من آل فرعون بإيمانهم وتصديقهم رسولهم موسى، فهربوا بعضهم إلى الجبل فلم يقدروا عليهم، فمكره فرعون ما يناهم، وقيل هجروا بعضهم إلى الجبل فلم يقدروا عليهم، فمكره فرعون ما يناهم، وقيل هجروا بعضهم إلى غرب الإفريقية، قال الشيخ عبد الرحمن السعدي في تاريخ السودان في أصل مئسس الدولة سعى غي غرب الإفريقية: أما الملك الأول زا الأيمن أصل اللفظ "جاء من اليمن" قيل أنه خرج من اليمن هو وأخوه سائرين في أرض الله تعالى حتى انتهى بهما القدر إلى بلد كوكيا، وهو قديم جداً في ساحل البحر في أرض سعى كان في زمن فرعون حتى قيل حشر منه السحرة في مناظرته مع الكليم عليه السلام، وقد بلغاه في بئس الحال حتى كادت صفة البشرية أن تزول عنهما من التقشب والتوسخ والتعري إلا خرق الجلود على أجسادهما. فنز لا عند أهل ذلك البلد فسألوهما عن مخرجهما، فقال الكبير جاء من السمن. ويقوا لا يقولون إلا زا الأيمن فغيروا اللفظ لتعسر النطق به على لسانهم لأجل ثقله من العجمة. فسكن معهم ووجدهم مشركين لا يعبدون إليه ويعبدونه فيأمرهم وينهاهم فيتقرقون عن ذلك ويتمثلون بما أمر ويجتنبون ما نهى، وهو يحضر ذلك معهم، فلما علم فيم ضلال مبين اضمر في قلبه قتله وعزم عليه فأعانه الله في ذلك فرماه بالحديد في يوم الحضور وقتله. فيسايم وصدقوه فنجاهم الله تعالى ملكاً. قيل أنه مسلم لأجل هذا الفعل. والارتداد طرا في عقبه بعده"، فهذا الملك من الذين أمنوا بموسى وصدقوه فنجاهم الله تعالى ملكاً. قيل أنه مسلم لأجل هذا الفعل. والارتداد طرا في عقبه بعده"، فهذا الملك من الذين أمنوا بموسى وصدقوه فنجاهم الله تعالى ملكاً من الذين أمنوا بموسى وصدقوه فنجاهم الله تعالى ملكاً أبله بقولهم.

وَمِنَ اَلصَّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ الرِّضَى بِقَضاَءِ اللَّهِ تَعَالَى عَزَّ وَجَلَّ 29<sup>9</sup> قَالَ تَعَالَى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُؤْمِن بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾. 300

## SANKORE?

<sup>290</sup> الرضى ضد السخط، فهو حمل للشيء على نقيضه كما يُحمل على نظيره، قال تعالى: ﴿ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾، قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة البيان: وحَقيقةُ الرِّضَى بِالْقَضَاء تَرَاكُ السُخْط. والسُخْطُ ذكرُ عَيْرِ مَا قَضَى اللَّهُ بِأَنَّهُ أُولَى والصَلَحُ اللهِ عَيْدُكُ عَيْرِ مَا قَضَى اللَّهُ سِبُحَانَهُ وَتَعَالَى وَذَكْرُ جَرَائِهِ لِمَن رَضِى يِقِضَائِهِ "، فيما لا تَسْتَيْقِنُ فَسَادَهُ وَصَلَاحَهُ. والذي يعينُكُ عَلَيْهُ ذكرُ مَا السُخْط مِن عَضَبَ اللَّه سِبُحانَهُ وَتَعَالَى وَذَكْرُ جَرَائِهُ لِمَن رَضِى يَقِضَائِهِ "، فالرضى هو رضى بشر القضاء أو خيره، وترك الاختيار فيهما شه قال المبرد: قيل للإمام الحسن بن علي: إن أبا در يقول: الفقر أحب إليّ من الصحة، فقال: "رحم الله أبا در، أما أنا فاقول: من اتكل على حسن اختيار الله له، لم يتمن شيئا، وهذا حدّ الوقوف على الرضى بما تصرف به القضاء"، قال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: "فَعَلَيْكَ بِالرِّضَى بِقِضَاء اللّهُ يَنْفُونَ اللّهُ لِنُوكُ إِذَا لَمْ تَرْضَ بِالْقَضَاءِ"، قال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: "فَعَلَيْكَ بِالرِّضَى بِقِضَاء يكُونُ كَذَا. والنَّلُ الله عَلَيْهُ الله لِلْهُ لِنُوكُ الله سُبُحَانَهُ وَتَعَلَى .. فَاعْلَمْ أَن الرَّضَى تَرَكُ السُّخُط. وَالسُّخُطُ ذَكُرُ عَيْرٍ مَا قَضَى اللّهُ بِأَنَّهُ وَالْمَلُ مِنْ عَلَى الله سُبُحَانَهُ وَتَعَلَى .. فَاعْلَمْ أَن الرَّضَى فِيهَا بِالْقَاضِي وَالْقَطَنَ عَوْلَهُ عَلَيْهُ الشَّمُ مِن عَيْثُ أَنَّهُ نَعْمَةٌ. وَالشَرُّةُ يَجِبُ الرَّضَى فِيها بِالْقَاضِي وَ الْقَضَى، وَ عَلَيْه الشَّكُرُ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ نَعْمَةٌ. وَالشَرُّةُ يَجِبُ الرَّضَى فِيها بِمَا ذَكْرَ وَعَلَيْه لِيهُ مِنْ حَيْثُ أَنَّهُ شَدَّةً. وَ الشَّرُّ يَجِبُ الرِّضَى فِيه بِمَا ذَكْرَ وَعَلَيْه ذَكُرُ الْمِنَّةُ مِن حَيْثُ أَنَّهُ خَيْرٌ، وَالشَرُّ يَجِبُ الرَّضَى فِيه بِمَا ذَكْرَ لَكِنَ مِن حَيْثُ أَنَّهُ شَدَّةً. وَ الشَّرُ يَجِبُ الرَّضَى فيه بِمَا ذَكُرَ وَعَلَيْه ذَكُر وَعَلَيْه ذَكُر المِنَّةُ مِن حَيْثُ أَنَّهُ ضَى مَا لله والورع عماد الدين والجوع مخ العباه والحصن الحصين الصمت".

300 سورة التغابن: 11، فمعنى قوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبة إِلَّا بِإِنْ اللّه ﴾ بتقديره وإرادته ودخل فيها كفر الكافرين أو لا إذ لا مصيبة أعظم منها، ﴿وَمَن يُوْمِن بِاللّه ﴾ أي بأن المصيبة بقضائه، ﴿يَهْد قَلْبَه ﴾ يثبته: إن ابتلاه صبر وإن أعطاه شكر وإن ظلمه أحد غفر، وقال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبة فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنْفُسِكُمُ إِلّا فِي كَتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْر أَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّه يَسِيرٌ لَكِيلاً تَاسَوا عَلَى مَا فَاتَكُم ﴾، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في ضياء التأويل: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبة فِي الْأَرْضِ ﴾ بالْجَدْب وَالْعَاهة وَالزّلازل ﴿وَلا فِي أَنْفُسكُمُ ﴾ كَالمَرْض وَاللآفة وَالمَوْتَانِ وَقَقْدَانِ الوَلدانِ ﴿إِلّا فِي كَتَابِ ﴾ إِلّا مَكْتُوبةٌ فِي اللّه يَسِير ﴾ بالْجَدْب وَالْعَاهة وَالزّلازل ﴿وَلا فِي أَنفُسكُمُ ﴾ كَالمَرْض وَاللآفة وَالمَوْتَانِ وَقَقْدانِ الوَلدانِ ﴿إِلّا فِي كَتَابٍ ﴾ إِلّا مَكْتُوبةٌ فِي اللّه وَعَلَى اللّه يَسِير ﴾ لِإسْتغنائه عَن العُدَّة وَالمُدَّة، ثُمُّ أَشَارَ إِلَى الحِكْمَة فِي ذَلِكَ عَلَى اللّه يَسِير ﴾ لِإسْتغنائه عَن العُدَّة وَالمُدَّة، ثُمُّ أَشَارَ إِلَى الحِكْمَة فِي ذَلِكَ بَقُولِه ﴿ لِكَيْلاَ تَاسَوا ﴾ تَحْزَنُوا مُزنَا يَمُنَعُ التَسْليمَ لَأَمْر اللّه. ﴿ عَلَى مَا فَاتَكُم ﴾ مِنَ نعْمَ الدُنْيَا، فَإِنَ مَن عَلَمَ أَنَ مَا أَصَابَهُ مِن الضَّرُ كَانَ مُقَدَّرً عَلَيْه لَمْ يَشْنَدَ حَرْنَهُ إِذَ قَدْ وَطَّن نَفْسَهُ عَلَى ذَلِكَ، قال رويم بن أحمد البغدادي: "الصبر ترك الشكوى والرضي الطَّرُدُ النبوي"، قال أحمد بن الأعرابيّ: "الرضي كله ترك الاعتراض".

301 فأصل الخوف من الفزع وقال بعض أهل اللغة: الخوف هو العلم كما قال تعالى: ﴿فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصِ جَنفا أو إثما﴾ أي من اعترف وعلم من موص، كما فسره اللحياني، فالخوف هو العلم فلذلك قال الشيخ رحمة الله عليه في دعائه: "وَاَمْلُأُ قُلْبِي أَنْوَارَ مَعْرِفَة خوْف ذاتكَ المُقدَّسَة"، فالخوف معرفة عنده، فمن عرف الحق خافه ومن خافه يزيد في معرفته، فقال العارف الشيخ عبد الوهاب الشعراني في العهود المحمدية: " واعلم يا أخي أن أحدا لا يستغني عن الخوف ولا يسقط عنه ولو بلغ الغاية ما دام في هذه الدار إلا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لعصمتهم، وأما ما عداهم فمن حقه الخوف حتى يضع قدمه في الجنة لأنه من المقامات المستصحبة بعد الموت، بخلاف نحو مقام التوبة والتقوى فإنه خاص بالحياة مدة التكليف، وسمعت سيدي عليا الخواص رحمه الله يقول: إذا خافت الأمم كلها كان الأنبياء كلهم آمنين، وإن وقع منهم خوف فإنما ذلك على أممهم... فإن الإنسان كلما قرب من حضرة الله عز وجل استعظمه وخاف منه، وكلما بعد وحجب فبالعكس"، فقيل:"من خاف الله خافه كل شئ ومن لم يخف الله خاف كل شيء"، ونظير ذلك في الدنيا إذا رأينا يعض العلماء السوء في هذا الزمان يغيّر عقيدة المسلمين وأحكام الإسلامية من خشيتهم من الأمريكيين وانصارهم من الذين لا يحب عزة الإسلام، فيا للعجب إن هذه العلماء السوء لا يعرف إن خوفهم منهم من علامة نفاقهم كما بيّن ذلك في الآية المقدمة، قال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: "أَمَّا الخَوْفُ إنَّمَا يَجِبُ الْترَامُهُ لَأَمْرَيْن: أَحَدُهُمَا الزَّجْرُ عَن الْمَعَاصِي، اَلثَّاني ليلًا تَعْجَبَ بالطَّاعَة فَتَهْلك،...فَحَدُّ الْخَوْف رعْدَةٌ تَحْدُثُ في الْقَلْب عَن ظَنِّ مَكْرُوه ببَاله،...وَمُقَدِّمَاتُ الَّخَوْف أَرْبُعٌ: [1] ذكْرُ الذُّنُوب الَتي مَضَتُ، [2] وَذكْرُ شدَّة عَذَاب اللَّه، [3] وَذكْرُ ضُعُف نَفْسكَ، [4] وَذكْرُ قُدْرَة اللَّه تَعَالَى مَتَّى مَا شَاءَ وكَيْفَ شَاءً"، فوصف الخوف في عمدة البيان بقوله: وحَقيقَةُ الْخَوْف رعْدَةٌ تَحْدَثُ في الْقَلْب عَن ظَنَّ مَكْرُوه. وَالَّذي يَعينُكَ عَلَيْه ذكْرُ ذُنُوبِكَ أَلَّتِي مَضَتَ ْ وَذَكْرُ شَدَّة عَذَابِ اللَّه مَعَ ضُعُف جسْمُكَ. وَٱلَّذِي يَعينُكَ عَلَيْه ذكْرُ أَفْعَاله سُبْحَانَهُ في الأَخْذ مثْلَ مَا فَعَلَ بإبْليسَ وبَلْعَمَ، وَذَكْرُ أَقُواله سُبْحَانَهُ في أَيَات التَّرْهيب مثْلَ قَوْله تَعَالَى: ﴿فَلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذينَ خَسرُواْ أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقَيَمَة أَلاَ ذَلكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ. لَهُم مِّن فَوْقَهمْ ظُلَلٌ مِّنَ ٱلنَّار وَمِّن تَحْتَهمْ ظُلَلٌ، ذَلكَ يُخَوِّفُ ٱللَّهُ بِه عبَاده، يَا عبَاد فَأَتَّقُونَ ...وَمَا أَشْبَهَ ذَلكَ منَ أَيَات التَّرْهيب"، فذكر بعض آيات الترهيب في طريق الجنة بقوله: "وَمنْ أَيَات الْخَوْف قَوْلُهُ: ﴿ذَلكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ به عبَادَهُ يَا عبَاد فَاتَّقُونَ﴾، وَقَوْلُهُ: ﴿أَفْحَسبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ الِّينَا لَا تُرْجَعُونَ﴾، وقَوْلُهُ: ﴿أَيَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرِكَ سُدًى﴾"، فمع ذكر آيات الترهيب ليزيد خوفه فواجب له أيضا أن يذكر ما فعل الله تعالى بإبليس وبلعم وفرعون ونمراد وغيرهم من الذين كفروا، وذكر أيضا ما وعد الله تعالى وما أوعده في غمرات الموت، وعذاب القبر وأهوال البعث والحشر ووزن الأعمال وإيتاء الكتب والوقوف على الصراط وخلود في النار وعذابه مع أهله غيرها من أهوال الآخرة.

302 سورة آل عمران: 175، فقال تعالى في هذه الآية بتكميلة: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشّيْطَانُ والمراد بالشيطان إيليس الذي يخوّف أُولياء فَلاَ تَخَافُوهُم وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُؤْمنينَ فَمعنى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشّيْطَانُ والمراد بالشيطان إيليس الذي يخوّفكم بجمع الكفار الشيطان من شياطين الإنس، ﴿يُخَوِّفُ أُولِياء أَي يخوّفكم أُولياء أَي بأوليائه أو من أوليائه، أي يخوّف المؤمن بالكافر، وقال الحسن والسدي: المعنى يخوّف أوليائه المنافقين ليقعدوا عن قتال المشركين، فأما أولياء الله فإنهم لا يخافونه إذا خوّفهم، ﴿ فَلاَ تَخَافُوهُم ﴾ أي أولياء السيطان أو جموع الكافرين، ولا يعظمن عليكم أمرهم، ولا ترهبوا جمعهم مع طاعتكم إياي واتبعتم أمري، وإني متكفل لكم بالنصر والظفر ﴿وَخَافُونِ ﴾ أي لكن خافوني دون أولياء الشيطان وجموع الكافرين وجميع خلقي أن تخالفوا أمرى فجاهدوا مع رسولي، ﴿إِن كُنتُم مُؤْمنينَ ﴾ فإن الإيمان يقتضى إيثار خوف الله على خوف الناس، فقال المحاسبي: كلما عظمت هيبة الله في صدور أوليائه لم يهابوا غيره حياء منه أن يخافوا معه سواه"، فذلك هم أولياء الله، انظر كيف يزكيهم الله ويملأ قلوبهم بمعرفة خوف ذاته ويخرج مسن عيره حياء منه أن يخافونهم متى يبدؤوا بتغيير سرورهم التخويف ما سواه؟ ما أبعدهم من المنافقين في هذا الزمان الذين يهابوا الكفار ويعظموهم ويخافونهم حتى يبدؤوا بتغيير صدورهم التخويف ما سواه؟ ما أبعدهم من المنافقين في هذا الزمان الذين يهابوا الكفار ويعظموهم ويخافونهم حتى يبدؤوا بتغيير

عقيدة المسلمين وأحكام دين الإسلام لأجل الكفار؟ فهذا دليل لاستتكفهم عن الله وأوامره، فكيف يغيروا ما اثبت في حق الله تعليه وفي أحكام دينه المطاهر؟ فيقولون هذه المنافقون من العلماء السوء وتلاميذهم كما قالوا المنافقون في عهد رسول الله صلى لله عليه وسلم: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ وَنَعْمَ الْوكيلُ ﴾ اي أولياء الله الذين قال لهم المنافقون من الناس: إن جموع الكفار قد جمعوا لكم، فاخشوهم بتسليم لهم واحذروهم بتغيير عقيدتكم وخافوهم بتبديل أحكام دينكم لأجلهم، فزاد أولياء الله إيمانا ونور الله تعالى قلوبهم هيبة منه وتسليما لأمره، فما زادهم في شيء من التخويف والهيبة للكفار، بل زادهم عزة عليهم ومعرفة في حقير أحوالهم وعرفوا ان لا ملجأ إلا الله ولا وكيل ألا هو، فلا اعتمدوا على الكفار في شيء من قوتهم وسياستهم وجموعهم على المسلمين ﴿وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ وَنَعْمَ الْوكيلُ فَانقَلَبُواْ بِنعْمَة مِّنَ اللّه وَفَضَلُ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوعٌ وَاتَبَعُواْ رضوْانَ اللّه وَ اللّه ذُو فَضلٌ عَظِيمٍ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولِيَاءَهُ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِن كُنتُم مُؤْمنِينَ ﴾.

وَمِنَ الصِّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ الرَّجَآءُ<sup>303</sup> قال تعالى: ﴿ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾. 304

303 أصل الرجاء من الأمل والتوقع، نقيض اليأس ممدودٌ، ويقال معنى الرجاء الخوف كما قال ابن سيده والفراء في معنى قوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ للَّه وَقَاراً﴾ أي ما لكم لا تخافون لله، وقوله تعالى: ﴿لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّه﴾، أي لا يخافون أيام الله، فلذلك يقول العلماء وأهل الله أن الْخَوْفُ وَالرَّجَاءُ هُوَ الطَّرِيقُ الْعَدْلُ بَيْنَ طَرِيفَيْنِ مُهْلِكَيْنِ، وَهُمَا الأَمْنُ وَالْيَأْسُ، ثُمَّ اَعْلَمْ أَنَّ الطَّرِيقَ لاَ يَصِلُحُ سُلُوكُهُ مَعَ هَذِهِ النَّفْسِ الْجَمُوحِ الْكَسْلَة عَن الْخَيْرِ إِلَّا بِالْتِزَامِهِما فهما البواعثُ إلى العِبِادةِ ، ويقال إن الخوف والرجاء جناحان للسالكين فكما لا طار الطائر بجناح واحد لا يرتفع السالك من أرض سوء النفس إلى سماء معرفة الله إلا أن يكون بين جناحين الخوف والرجاء، فلا يغلب خوفه رجائه و لا يغلب رجائه خوفه، فلا يكون الرجاء إلا بالخوف وبالعكس، قال العارف أبن عطاء الله في الحكم: "من علامة الاعتماد على العمل \* نُقصان الرجاء عند وجود الزلل" فلذلك يستقدم الخوف على رجائه عند وجود الزلل ليرجع إلى التوازن والتعادل في سلوكه، فقال الشيخ الشرنوبي أن منشأ الرجاء مشاهدة صفات الجمال ومنشأ الخوف مشاهدة صفات الجلال، قال الشيخ رحمة الله عليه في طريق الجنة: تَاأَمًا الرَّجَآءُ فَإِنَّمَا يَلْزَمُ لَأَمْرَيْن: أَحَدُهُمَا ٱلْبَعْثُ إِلَى الطَّاعَات، وَالثَّاني لَيهُونَ عَلَيْكَ احْتَمَالُ الشَّدَآئد وَالْمُشْقَات،... وَحَدُّ الرَّجَآءِ إِبْتَهَاجُ الْقَلْبِ بِمَعْرِفَةِ فَضل اللَّهِ سُبْحَانِهُ وَتَعَالَى وَسَعَةٍ رَحْمَتِهِ،...وَمُقَدِّمَاتُ الرَّجَآءِ أَرْبَعٌ: [1] ذكْرُ سَوَابِق فَصْلُه الِّيْكَ من غَيْرِ قَدَم أَوْ شَفيع، [2] وَذكْرُ مَا وَعَدَ من جَزيل ثُوَابِه دُونَ اَسْتَحْقَاقَكَ إِيَّاهُ بِالْفعْل، [3] وَذكْرُ كَثْرَة نِعَمِهِ فِي أَمْرِ دينِكَ وَدُنْيَاكَ فِي الْحَال مِن غَيْرِ اسْتَحْقَاق أَوْ سُؤَال، [4] وَذِكْرُ سَعَةِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى"، فإذا تفكر في هذه المقدمات ثبتت بها الرجاء في قلبك، فابتهج قلبك بمعرفة نعم الله وفضله ورحمة إليك، فتصير حينئذ من الشاكرين، فقال أيضا في عمدة البيان: "وَحَقيقَةُ الرَّجَاء إِبْتَهَاجُ اَلْقَلْب بِمَعْرِفَةَ فَضْلَ اللَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وَسَعَة رَحْمَته. وَالَّذي يَعينُكَ عَلَيْه ذكْرُ سَوَابق فَضْلَ اللَّه عَلَيْكَ من غَيْرِ قَدَم أَوْ شَفَيع، وَذَكْرُ مَا وَعَدَ من جَزيل ثَوَابه دُونَ إسْتحْقَاقكَ إِيَّاهُ بالْفعْل، وَذَكْرُ كَثْرَة نعَمه في أَمْر دينكَ وَدُنْيَاكَ في الْحَال من غَيْر إسْتَحْقَاق أَوْ سُؤَال، وَذَكْرُ أَفْعَاله سُبْحَانَهُ في الْعَفْو مثْلَ مَا فَعَلَ لسَحَرَة فرْعَوْنَ وَأَصْحَاب الْكَهْف، وَذَكْرُ أَقْوَاله سُبْحَانَهُ في أَيَات التَّرْغيب مثْلَ قَوْله تَعَالَى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَن عبَاده ويَعْفُوا عَن السَّيِّئَات﴾...وَمَا أَشْبَهَ ذَلكَ من أَيَات التَّرْغيب"، وفي الحقيقة في هذه أزمنة الكآبة والدهان تبعا لتفكيك بواطن الإنسان ناشئ عن الإستهالكيّة العالمية والخشية الحصيلة من خائب الجرى بكثرة ازدياد مطالب الدنيا، فالعلاج الوحيد أن يملأ القلب بالشكر والقناعة بخالقه سبحانه وتعالى وبرضاية محيطه ومحله في الكون، فلا يحصل على ذلك إلا بتثبيت الرجآء في القلب بأن تفكر فيما وعد الحق في القرآن المعصوم فإنه قال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءِنْكُم مَّوْعَظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشْفَاء لِمَّا فِي الصَّدُور وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّاْمُؤْمنينَ﴾ وقال في <u>طريق الجنة</u>: "من أَيَات التَّرْغيب قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ يَا عبَاديَ الَّذينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسهمْ لَا تَقْنَطُوا من رَّحْمَة اللَّه إنَّ اللَّهَ يَغْفرُ الذُّنُوبَ جَميعاً، وقَوْلُهُ: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ﴾، وقَوْلُهُ: ﴿غَافِرِ الذَّنبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ﴾، وقَوْلُهُ: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عبَاده وَيَعْفُو عَن السَّيِّئَاتِ، وَقَوْلُهُ: ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسه الرَّحْمَةَ﴾، وَقَوْلُهُ: ﴿وَرَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلُّ شَيْءَ﴾، فَهَذه وَنَحُوهُهَا أَيَاتُ الرَّجَآء"، فكل هذه الآيات دلت على سعة رحمة الله للعصاة من المواحدون الذين لا يشرك بالله شيئا، قال سيد سيدي العارف الحبيب عبد الله بن أبي بكر العيدروس في الكبريت الأحمر: "وروى عن بعض الفقهاء كان من الوكلاء على باب القاضي، فكان يقرأ في المصحف ويمسح به وجهه في آخر عمره، فرآه بعض الناس بعد موته فقال: ما فعل الله بك، فقال: قال لي: يا شيبة السوء جئتني بالذنوب الموبقات، فقلتُ: يا رب ما هكذا بلغني عنك، قال: فما بلغك؟ قلتُ: الكرم، قال: أذهب فقد غفرت لك" فقد ظن هذا العبد بنفسه شرا ولكن ظن بربه خيرا، فغفر الله له بظنه به جملة واحدة بخلاف حاله العبد في دنياه، فذلك قوله تعالى: "أنا عند ظن عبدي بي فليظن بي خيرا".

# SANKORE?

304 سورة الزمر: 53، فمعنى قوله تعالى: ﴿يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهم بالمعاصى والظلم حاملين عليها، ﴿لاَ تَقَنَّطُوا مِن رَحْمَة الله به لا تيلسوا من مغفرته أولا وتفضله ثانيا، ﴿إِنَّ اللّهَ يَغُورُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً له لمن المرك ولو بَعد بُعد وتقييد الغفران بالتوبة خلاف الظاهر، وقوله: ﴿هو الغفور الرحيم الدال على المبالغة والحصر والوعد بالرحمة بعد المغفرة وتقديم ما يستدعي عموم المغفرة بما في عبادي الدال على الترحمة بعد المغفرة و إطلاقها والتأكيد بجميعا، وقال على بن أبي طالب رضى الله عنه: قر أت القرآن من أوله إلى مطلقا عن الرحمة فضلا عن المغفرة و إطلاقها والتأكيد بجميعا، وقال على بن أبي طالب رضى الله عنه: قر أت القرآن من أوله إلى الخره فلم أر آية أحسن وأرجى من قوله تعالى: ﴿يَا عَبِادِيَ الدِّينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمُ لما تَقَنَّطُوا مِن رَحْمَة الله إِنَّ الله يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ، قال سعيد بن جبير وابن عباس نزلت هذه الآية في وحشي قاتل حمزة بن عبد المطالب، قال الطبري: "نزل ذلك في قوم كانوا يرون أهل الكبائر من أهل النار، فأعلمهم الله بذلك أنه يغفر الذنوب جميعا لمن يشاء"، فهذا ما معنى إن على العبد أن يفعل ما يشاء من الذنوب صغيرا كان أو كبيرا بلا توبة وعمل الخير، فذلك ليس من الرجاء بل هو أمنية، قال الشيخ الشرنوبي في شرح الحكم العطائية: "أن الرجاء الصادق الذي هو مقام شريف من مقامات اليقين هو ما قارنه عمل، لأن الرجاء الحقيقي ما كان باعثا على الاجتهاد في الأعمال لأن من رجا شيئا طلبه وإلا فهو أمنية"، وقال أليضا: "عمل بالرجاء لور غية في الطلب يعنى يقول: إني أرجو ثواب الله تعالى ولا يطلبه بالأعمال الصالحة لم تنفعه مقالته شيئا"، وقال أيضا: "علامة الرجية في الطاعة".

### وَمِنَ الصِّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ تَعْظِيمُ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 305

<sup>305</sup> فبعد بيّن لنا الشيخ رحمة الله عليه أساسى أخلاق المذمومة والمحمودة للتخلق فشرع في ذكر أصول جميع الأخلاق الحميدة فهو تعظيم الإنسان الكامل صلى الله عليه وسلم، أي تعظيم ذاته وأمره عليه الصلاة والسلام، لأنه جامع مكارم الأخلاق وآتاه الله تعــالى جوامع الكلم وعلّمه الأسماء كلها، فكملت صورة العالم به عليه الصلاة والسلام وهو قطب العالم جميعا، فهو طـــه ويــس ومحمـــد وأحمد والمحمود والمصطفى والمجتبى والمنتقى والماحي والعاقب والنبي الأمي ونبسي الرحمـــة و ﴿بـــالمُؤمنينَ رَوُوفُ رحــيمُ﴾ و ﴿رَحْمَةُ لَلْعَالْمِينَ﴾ والذي قال: ((كُنْتُ نُبيًّا وَأَدَم بَيْنَ الرُّوح وَالْجِسَد))، فهو عليه الصلاة والسلام صاحب التاج والكلمة وصـــاحب الخير والبر وصاحب السرايا والعطايا والغزو والجهاد والمغنم والمقسم وصاحب الأيات والمعجزات والعلامات الباهرات وصاحب الحج والحلق والتلبية وصاحب الصفا والمروة والمشعر الحرام والمقام والقبلة والمحراب والمنبر وصاحب رمي الجمرات والوقوف بعرفات، وصاحب العلم الطويل والكلام الجليل وصاحب كلمة الإخلاص والصدق والتصديق وصاحب المقام المحمـود والكـوثر المورود، والسيد الكامل الفاتح الخاتم وبحر أنوار الله ومعدن أسرار الله ولسان حجة الله وعروس مملكة الله وعين أعيان خلـق الله وصفى الله، والسابق لخلق الله، ونور الله ورحمة من الله للعالمين، وعين العناية وزين القيامة وكنز الهداية وأمين الحضرة وأمــين المملكة وطراز الحكمة وناصر الملة والنور الأبلج والبهاء الأبهج وناموس تورئة موسى وقاموس إنجيل عيسي صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين، وطلسم الفلك الأطلس، وغرة نور اليقين ومرآة أولى العزم من المرسلين إلى شهود الملك الحق المبين ونور أنوار أبصار بصائر الأنبياء المكرمين ومحل نظر الله وسعة رحمة الله من العوام الأولين والأخرين، وعلم يقين العلماء الربانيين وعين يقين الخلفاء الراشدين وحق يقين الأنبياء المكرمين، وحضرة صفات الله والجامع لكل كمال والمتـصف بـصفات الجــلال والجمال وينبوع المعارف الربانية وخيطة الأسرار الإلهية وغاية المنتهى للسائلين ودليل كل حائر من السالكين، وشفيع الأمة يــوم القيامة يوم تخشع الأصوات وتشخص الأبصار، وهو أبو القاسم محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم أفضل نني إراهيم إسمعيلهم وإسرائيلهم والمحمود بالأوصاف والذات وأحمد من مضى ومن هو ؤات اللهم صل عليه وسلم تسليما ببداية الأزل وغاية الأبد حتى لا يحصيه عدد ولا ينهيه أمد وارض عن توبعه في الشريعة والطريقة وأجعلنا يا الله منهم حقيقة آمين، فإن كان نبينا كذلك فكيف لا تعظيمه، فعليك بتعظيم النبي صلى الله عليه وسلم لأمرين: أحدهما لأن الله تعالى عظمه نفسه، وثانيهما إن كون نوره أول شيء خلق الله تعالى ثم خلق منه كل شيء، أما تعظيم الله تعالى له عليه الصلاة والسلام قال تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعلى خُلُق عَظيم﴾ أي وأنك يا محمد لعلى أدب عظيم، وذلك أدب القرآن الذي أدبه الله، وهو الإسلام وشرائعه، كما قال على رضى الله عنه وعطية، وفي صحيح مسلم عن عائشة: "أن خلقه كان القرآن"، فما كان وما يكون أحد أحسن خلقا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ما دعاه أحد من الصحابة ولا من أهل بيته إلا قال: ((لبيك))، ولذلك قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيم﴾ ولم يذكر خلق محمود إلا وكان النبي صلى الله عليه وسلم منه الحظ الأوفر، وقيل: هو رفقه بأمته وإكرامه إياهم، قال الماوردي: أي إنك على طبع كريم، وهو الظاهر، وحقيقة الخلق في اللغة: هو ما يأخذ به الإنسان نفسه من الأدب يسمى خلقا؛ لأنه يصير كالخلقة فيه، وقـــال الجنيـــد: "سمى خلقه عظيما لأنه لم تكن له همة سوى الله تعالى"، وقيل سمى خلقه عظيما لاجتماع مكارم الأخلاق فيه؛ يدل عليه السلام وأعرضْ عن الجاهلين، وقد روي عنه عليه السلام أنه قال: ((أدبني ربي تأديبا حسنا إذ قال: ﴿خُذْ العَفْو وَأمر بالعُرف وأعرضْ عن الجاهلين ﴾ فلما قبلت ذلك منه قال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيم ﴾"))، فهذا تعظيم الله تعالى له عليه الصلاة والسلام، ومن تعظيم الله تعالى لنبينا أيضا قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنَ أَنْفُسكُمْ عَزيزٌ عَلَيْه مَا عَنتَّم حَريصٌ عَلَيْكُمْ بالْمُومنينَ رَءُوفٌ رَّحيمٌ ﴿ ومعنسى قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنَ أَنْفُسكُمْ﴾ فانه تعالى يشير الى انه رسول عظيم تَفْخيمًا لشانكم وتأييدًا لبرهانكم، ﴿عَزيزٌ عَلَيْهُ مَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ ﴾. 306

عَنِيَّم اى شديد شاق عليه عنتكم وتعبكم ووقوعكم في عذابكم، ﴿حَرِيص ﴾ ان تؤمنوا كلكم ﴿عَلَيْكُمْ بِالْمُومنين ﴾ بالمؤمنين منكم ومن غيركم، ﴿رَعُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾،ان الله بعث فيهم رسولا من انفسهم يعرفون محله ومرتبته بجليته ونعته، ويتحققون مكان ولادته ونسبه ورفعة قدره وعلو شانه يؤيده ما في نسخة مكانته. ويعلمون صدقه وامانته فلا يتهمونه بالكذب. وانه لم تكن في العرب قبيلة الا ولها على رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ولادة او قرابة، فَفيه إعْلامٌ بِأَنَّ قَوْمَهُ يَعْرِفُونَ شَرَفَهُ، وَفَضَلَهُ عَلَيهُمْ، وَصدقة وأَمانتَهُ، وَنصيحته لهم من وحرصه على هذائيتهم، وشدًة كراهته بِمَا يُعْنتُهُمْ في الدُّنيًا والأخرة، ورَأْفَته ورَحْمته لمؤمنيهم، فأعْطاه الله في السُمْن مِنْ أَسْمَائِه ﴿رَعُوفٌ رَحْمِهُ ﴾، قال كعب بن مالك: نطيع نبيا ونطيع ربا \* هو الرحمن وكان بنا رؤوفًا، وقال جرير: يرى للمسلمين عليه حقا \* كفعل الوالد الرؤوف الرحيم".

306 سورة الحجرات: 2، فمعنى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُوْ اتَّكُمْ ﴾ أي كلامكم، ﴿ فَوْقَ صَوْت النَّبِيِّ ﴾ أي كلامه وحرمة كلامه ميتًا كحرمته حيًّا، ﴿وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضكُمْ لبَعْض﴾ فضلا عن رفع الصوت فوق صوته، من كان مقامه عند الله من القرب ما تقدّم عليه في شيء، وكان خفض الصوت والتخافت في الكلام بين يديه أدنى ما يجب له من الإجلال ولذلك أعاد النداء حثًا على الاستبصار وإيقاظًا عن سنة الغفلة، وفي البخاري: كاد الخيران ابو بكر وعمر أن يهلكا لرفعهما الأصوات عند رسول الله، قال أبو بكر بعد الآية: والله لا أكلمك بعد هذا إلا كأخي السرار، وكان عمر إذا خاطبه لا يسمعه حتى يستفهمه، فخفض الصوت عنده من تعظيمه عليه الصلاة والسلام، فمن إعْظَامه عليه الصلاة والسلام أيضا الإيمان والتصديق به في كل ما جاء به من ربّه، والطاعة له في حكومته والإتباع بسنته والترك ما مخالفته في قول وفعل، بقاله تعالى: ﴿فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُومنُونَ حَتَّى يُحكِّمُوكَ فيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ في أُنْفُسهمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسلِّمُواْ تَسْليمًا ﴿ فَمعنى قوله تعالى: ﴿فَلاَ وَرَبِّكَ ﴾ أي أنا أقسم بربوبيتي يا محمد ليس الامر كما يظنون من انهم يصلون الى الله تعالى وإلى معرفته ومكان عنده من غير ان يتبعوا أنت يا محمد، ﴿لاَ يُومنُونَ﴾ اي بي ولا بك يا محمد، ﴿حَتَّى يُحكِّمُوكَ﴾ اي حتى يجعلوك يا محمد حكمًا، ﴿فيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ﴾ اي اختلفوا في امرهم ويرضوا بحكمك في حقهم، ﴿ثُمُّ لا يَجِدُواْ في أَنفُسهمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ ﴾ اي لا تجد في أنفسهم ضيقًا فيما حكمت به او من حكمك ﴿وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا﴾ اى يقادوا كاملاً لجميع احكامك شاملاً، ولظواهرهم وبواطنهم كافلاً، هذه الأية رد على الذين يزعمون أنه يكفي لهم في دينهم لإتباع كتاب الله فقط بلا ألتزام بسنة رسوله، ويزعمون في جهلهم أن معنى سنة رسول الله سنة الله في قوله تعالى: ﴿مَّا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ منْ حَرَج فيمَا فَرَضَ اللَّهُ لَهُ سُنَّةَ اللَّه في الَّذينَ خَلَوْا من قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللَّه قَدَراً مَقْدُوراً﴾ وبقوله تعالى: ﴿سُنَّةَ اللَّه في الَّذينَ خَلَوْا من قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لسُنَّة اللَّه تَبْديلاً﴾ ويزعمون بجهلهم إن في السنة والأحاديث ضعف وغريب ومتروك وغير ذلك من أقوالهم فمن يعتقد بهذا القول فهو كافر صريح كما بينت الأية، وهي رد أيضا على بعض المتصوفين الذين يزعمون أن لا يلزمون عليهم لإتباع سنة النبي صلى الله عليه وسلم في طريقتهم إلى الله تعالى، فقال الشيخ رحمة الله عليه في أصول الولاية: "وَقَالَ أَبُو الْقَاسِم الْجُنَيْدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: "الطَّرُقُ كُلُّهَا مَسْدُودَةٌ إلَّا من اقْتَفَاء آثَار الرَّسُول صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسلَّمَ"....وقال أبو حمزة البغدادي رضي الله عنه: "لاَ دَليلَ عَلَى الطَّريق إلَى اللَّه تَعَالَى إلَّا بمُتَابِعَة الْحَبيب صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ في أَوَامره وَأَفْعَالُه وَ أَقْوَاله وَأَخْلاَقه"، وَسُئِلَ الشَّيْبَانُ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ عَن التَّصَوُّف، فَقَالَ: "هُوَ الإِقْتدَاءُ برَسُول اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ"، فقد انقطع الوصول من لا إتباع الرسول صلى الله عليه وسلم.

307 سورة النور: 63، فمعنى قوله تعالى: ﴿لَا تَجْعَلُوا دُعَاء الرَّسُول بَيْنَكُمْ ﴾ إذا دعاكم، ﴿كَدُعَاء بَعْضكُم بَعْضاً ﴾ أي في جواز الإعراض والمساهلة في الإجابة والرجوع بغير إذنه فإجابته واجبة والرجوع بغير إذنه إذا دعا محرم أو لا تجعلوا نداءة وتسميته كنداء بعضكم بعضا، فلا تبالوا بسخطه، فنداء الرسول بالإجلال والإحترام والتعظيم واجب في حقّه فطاعة له عليه الصلاة والسلام أولى، وفي ذلك المجال نذكر هنا حكم الملعونُ والشقاوةُ لمن سبه عليه الصلاة والسلام ونقصه أو حكى فيما لا يليق به، فقال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في تعليم الأنام: "قَالَ اَللَّهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ يُؤذُونَ اَللَّهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اَللَّهُ في الدُّنْيَا وَالآخرَة وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُّهينًا﴾، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤذُونَ رَسُولَ اَللَّه لَهُمْ عَذَابٌ اَليِّمٌ﴾، وَاعْلَمْ يآ أَخي وَفَّقَنَا اَللَّهُ لرَعْي الأَدَب في شَأْن رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّم قَوْلاً وَفعْلاً وَخَاطِرًا أَنَّ كُلَّ مَنْ سَبَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّم أَوْ أَلْحَقَ به نَقْصًا في نَفْسه أَوْ نَسَبه أَوْ دينه أَوْ خَصْلَة مِّنْ خصَاله أَوْ عَرَّضَ به أَوْ شَبَّهَهُ بشَيْء عَلَى سَبيل الإزْرْ َآء أَوْ تَكَلَّمَ فيه بسُخْف مِّنَ الْكَلاَم، فَالْحُكْمُ تَكْفيرُهُ وَقَتْلُهُ كَمَا كَذَّبُهُ، أَوْ دَعَا عَلَيْه تَصْريحًا أَوْ تَلْويحًا سَو آءٌ عَلَمْنَا أَنَّهُ قَصدَ الإِزْرَآءَ عَلَيْه أَوْ ظَهرَ منْ حَاله أنَّهُ لَمْ يَقْصَدْ سَبَّهُ، بَلْ قَالَهُ لضَجَر أَوْ جَهَالَة وَقلَّة مُرَاقَبَة وَضَبْطُ اللِّسَان، إذْ لاَ يُعذَّر أَحَدٌ في الْكُفْر بالْجَهَالَة، أَوْ دَعْوَى زَلَل اللِّسَان إِن كَانَ عَقْلُهُ سَلِيمًا إِنَّا مَن أَكْرِه وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ"، وفي هذا الحكم سبب الأسباب في التخريب الحالي لحكومات واقتصاديّات الغربي من أجل انتشار الإهانة والشتم والسب على الألسنة من وعاظهم وكهانهم وأحبارهم وفي جرائدهم بأذن وتحت حماية موظفون من حكوماتهم، ولأن لا قام أحد من أئمة المسلمين ودعاتهم الذين مقيمون تحت دول الغربي لرد عليهم ودفع عن حرمة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، فقام الله تعالى نفسه عليهم من حبه لحبيبه فخرب حكوماتهم و إقتصادياتهم و فرّق حمعهم وطرد كهانهم وأحبارهم ورجالهم الرسميّ في الحفرة الَّتي حفروا بألسنتهم، ﴿ذَلَكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ شَديدُ الْعَقَابِ﴾، والحمد لله على ذلك فهو عمَادٌ من لا عمَادٌ لَهُ، وَسَنَدٌ من لا سَنَدٌ لَهُ، وَذَخْرُ مَن لا ذَخْرٌ لَهُ، وَنَاصِرٌ مَن لا نَاصِرٌ لَهُ، فقد وعد أنه نصر رسوله عليه الصلاة والسلام من محبته له وتعظيمه لشأنه، فمن ذلك يقرن إسمه بإسمه وجعل طاعة له كطاعة له، فقال تعالى في تعظيمه لنينا صلى الله عليه وسلم: ﴿مَنْ يُطع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾، فعَلمَ أللَّهُ عَجْزَ الْخَلْق عَنْ طَاعَته بأَنْفُسهم، فَأَقَامَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُم مَّخْلُوقًا مِّن جنْسِهِم، أَلْبَسَهُ مِن نَّعْتهه: الرَّأْفَةَ وَالرَّحْمَةَ بقوله: ﴿بِالْمُومِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾، وَجَعَلَ طَاعَتَهُ طَاعَتَهُ بقوله: ﴿مَنْ يُطع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾،. اى في امر دينه ودنياه، فلا تجوز مخالفته في طريق مولاه، وقال تعالى: ﴿ان الذين يباعونك انما يبايعون الله ﴾ وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((من احبني فقد احب الله ومن عصاني فقد عصى الله تعالى)). ومن تعظيم الله لنبينا عليه الصلاة والسلام أن يجعله إسوة وقدوة في كل شيء بقوله كما ذكرنا في الفصل الأول: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُم فِي رَسُولِ اللَّه إِسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخرَ﴾، أي فإن من يرجو ثواب الله ورحمته في الآخرة لا ير غب بنفسه، ولكنه تكون له به أسوة في أن يكون معه حيث يكون هو، أقول: فهذه الأية هي دليل قاطع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المرشد الحقيقي والشيخ المربّي الأكبر على طريق إلى الله تعالى، ومَنْ إعْظَامه عليه الصلاة والسلام السميع بأحاديثه وحفظها ومنه إحياء سنته إذا مات وتعليمها إلى الناس، ومنها إجتناب كل بدعة محارمة ومكروهة، ومنه لزوم محبته عليه الصلاة والسلام، بقوله تَعَالَى: ﴿قُلُ إِن كَانَ أَبْآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُم وَعَشيرِتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكَنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ الِّيْكُمْ مِّنَ اللَّه وَرَسُولِه وَجهّاد في سَبيله فَتَرَبَّصُواْ حَتّى يَاتِيَ اللَّهُ بأَمْره، فمعنى قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَ أَبْآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ﴾ اى اصولكم وفروعكم، ﴿وَإِخْوَانُكُمْ﴾ اى امثالكم واقرانكم، ﴿وَأَزْوَاجُكُم﴾ اى اشباهكم من نسائكم ورجالكم، ﴿وَعَشيرَ تُكُمْ ﴾ اى جميع اقاربكم او كل من تعاشرونه وتصاحبونه، ﴿وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا ﴾ اى اكتسبتمها من النقود والأجناس، ﴿وَتَجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا﴾ اى تحافون قلة رواجها ونقصان نفاقها ونفادها، ﴿وَمَسَاكنُ تَرْضَوْنَهَا﴾ اى البيوت

والبسائين يعجبكم سكونها، ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُمُ ﴾ اى حبا اختياريا، ﴿ مُن اللّه ورَسُوله وَجِهَاد في سَبِيله ﴾ اى من حب الله ورسوله ومجاهدة في طاعته وعبادته، ﴿ فَتَرَبّصُواْ حَتَى اللّه بِاتَّي اللّه بِأَمْره ﴾ اى فانتظروا حتى اللّه بمحنة عاجلة او نقمة آجلة، فَتَكُفي بِهِذه الآيَة تَتْبِيها عَلَى إِلْزَامِ مَحَبّته صلّى اللّه عَلَيه وسَلّم. وقَالَ عَلَيه السَّلاَمُ كما رواه البخاري عن انس بن مالك: ((لا يُومِنُ أَحْدُكُمُ حَتَّى أَدُونَ المَّتِ إلَيْه مِن وَالدِه وَوَلَده وَالنَّاسِ أَجْمَعين)) اى لا يكمل ايمان احد او لا يبلغ عبد حقيقة الإيمان حتى أكون أشد حبا إليه من والده خصوصا، اى وسائر الخلق عموما حبا اختياريا يوجب اكراما له عليه الصلاة والسلام واجلالا في مقام الاحترام، قال علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في يُعلِيه وَمَنْ الْمُحَبِّة ، وَمَنْ اللّه عَلَى هُوَى نَفْسه، فَمَن المُحَبِّة ، وَمَنْ الْمُحَبِّة ، وَمَنْ خَلْه مَن وَاللّه عَلَى هُوَى نَفْسه، فَمَن وَمُنْها كُثْرَةُ السَّوقِ إلَى المَّعْبُو اللّه عليه الصلاة والسلام وعَدْو وَمُنْها كُثْرَةُ وَكُرْدَة وَبُغْضُ اللّهُ عَلَى هَوَى نَفْسه، فَمَن وَالْمُاسِان ، وعَدَاوَةُ مَنْ عَادَاهُمْ ، وَمَنْ إَعْظَيمه وَالْمَالِ اللّه عَلْه السودان: " حَبُ كُلُ مَا سَمَعُوا النّبِي يُحبُه وَاللّه عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَلَيه الصلاة والسلام كَو السَّمَ لرجُلُ: ((ال كُنْتُ وَلُمُ اللّهُ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَلْه الله عَلَى الله

308 سورة الأحزاب: 6، فمعنى قوله تعالى: ﴿النَّبِيُّ أُولِّي بِالْمُؤْمنينَ منْ أَنفُسهمْ﴾ فيما دعاهم إليه ودعوتهم أنفسهم إلى خلافه، فيجب عليهم وقايته بالأرواح وإيثار رضاه على رضاهم وأن يحبوه أكثر من أنفسهم، قال يعض العلماء العارفين معناها: هو أولمي بهم من أنفسهم لأن أنفسهم تدعوهم إلى الهلااك وهو يدعوهم إلى النجاة، وقيل أولى بهم أي أنه إذا أمر بشيء ودعت النفس إلى غيره كان أمر النبي صلى الله عليه وسلم أولى، أو المعنى أرأف بهم من أنفسهم لما رواه الأئمة واللفظ للبخاري عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((ما من مؤمن إلا وأنا أولى به في الدنيا والآخرة اقرأوا إن شئتم: ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم﴾ فأي مؤمن ترك مالا فليرثه عصبته من كانوا فإن ترك دنيًا أو ضياعًا فليأتني فأنا مولاه))، فذكر عليه السلام ما عليه وترك ماله لوضوحه من الآية، قال ابن العربي في أحكامه: فهذا الحديث هو تفسير في هذه الآية، ﴿ وَأَزْوَاجُهُ اللَّتي دخل بهن وقيل عام، ﴿أُمَّهَاتُهُمْ﴾ أي رجال المؤمنين في الاحترام والتعظيم وحرمة النكاح وهو تشبيه مؤكد، وقيل تدخل النساء والصحيح الأول لأن امرأة قالت لعائشة رضى الله عنها: يا أماه، فقالت: لستُ لك بأم إنما أنا أم رجالكم، فشرف الله تعالى أزواج نبيه صلى الله عليه وسلم بأن جعلهن أمهات المؤمنين أي في وجوب التعظيم والمبّرة والإجلال وحرمة النكاح على الرجال، قاله ابن العربي في الأحكام: ويقال للرسول أبوهم وقيل لا لقوله تعالى: ﴿ما كان محمد أبا أحد من رجالكم﴾، والصواب الأول قرأ ابن عباس: "من أنفسهم وهو أب لهم وأزواجه أمهاتهم"، قاله في غاية الأماني، فهذا الصحيح لأن في عالم الغيب هو أصل النور الذي خلق الله به أنوار كل المرسلين والنبيئين والصالحين، بل الأرواح كله منشأ من نوره كما ذكرنا، فإذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في المجاز أبا لكل إنس فواجب إذا توقيره وتعظيمه كما واجب عليهم توقير وتعظيم أبا الحس، وَمنْ اعظم النمط في تعظيمه هو بالصلاة عليه صلى الله عليه وسلم كثيرًا، قال تعالى: ﴿إِن اللَّه وملائكته يصلُّون على النَّبيُّ يَاأَيُّهَا ٱلَّذينَ أَمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْه وَسَلَّمُواْ تَسْليمًا﴾ فمنها ما هو فرض وهو مرة في العمر كالشهادة بالنبوة وما عدا المرة فمندوب من سنن الإسلام وشعار أهله، ويتأكد إستحبابه في التشهد الآخير من الصلاة وفي الإسحار وعند ذكر إسمه وكتابه وعند الأذان ويتأكد أيضا إكثارها ليلة الجمعة ويومها، قال علامة السودان عبد الله

بن فودي رحمة الله عليه في ضياء القواعد: "وَفِي الصَّلاَة عَلَيْهِ عَشَرَ فَوَائِدَ: صَلاَةَ الْجَبَّارِ، وَشَفَاعَةَ الْمُخْتَارِ، وَأَقْتَدَاءُ الْمَلاَئكَة الأَبْرَارِ، وَمُخَالَفَةَ الْمُنَافقينَ وَالْكُفَّارِ، وَمَحْوَ الأَوْزَارِ، وَقَضَاءَ الأَوْطَارِ، وَتَتْويرَ الظَّوَاهِرِ وَالأَسْرَارِ، وَالنَّجَاةَ منَ النَّارِ، وَدُخُولَ الجَنَّة دَار القرار، ورَوْيَة الملك الغفار"، فالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم اعظم الوسيلة بيننا وبين الله عز وجل، وكان الشيخ رحمة الله عليه يواظب عليها حتى فتح الله تعالى عليه فتحا مبينا في الباطن والظاهر كما قال أمير المؤمنين محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في إنفاق الميسور: "وأخبرني أنه حين حصل له الجذب الإلهي، ببركة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، إذ كان يواظب عليها من غير ملل و لا كلال و لا فترة، أمده الله بفيض الأنوار، بواسطة الشيخ عبد القادر الجيلي رضي الله عنه، وجده الرسول صلى الله عليه وسلم، فشاهد من عجائب الملكوت وحصل على غرائب الجبروت، وشاهد أفعال الأسماء والصفات والذات، ووقف على اللوح المحفوظ، وفك رمزه الملحوظ. وكساه الحق تعالى حلة الدعوة إليه، وتوجه تاج الهداية والإرشاد إليه، فنادى منادي الحضرة: يا أيها الناس أجيبوا داعى الله، مرات، ثم قال: "يؤفك عنه من أفك"، ثم رده الحق تعالى إلى محل الإفاقة، ليتأتى له الإرشاد والدعوة، وربما تعاهدته أنوار الجلال فقبضته، أو تفقدته أنوار الجمال فبسطته، مع أنه من أهل التمكين والمقامات، لا من أهل الأحوال والواردات. فقام بما قلده الحق به، وأهله من الدعوة إليه، والدلالة عليه، فجعل يدعو إلى الله ويدل عليه، ويكابد ما هو المعهود من أخلاق الناس من الجفاء والإنكار والاستهزاء، ولم يزل يجتهد ويحدثهم بقدر عقولهم ويلاطفهم، وقد لقى من جفائهم ما لا يستطيع أن يصفه الواصف، حتى أتاح الله له أن صمد إليه الموفقون، واستمع إليه نفر من المؤمنين، فجعل يقرر للناس الحق، ويبين لهم الطريق"، وقال الوزير غداد بن ليما في خصال الشيخ عثمان فيما منن الله تعالى على الشيخ، رحمة الله عليه ببركة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم: "ان الله تعالى البسه ثلاث خلعات: الاولى خلعة الولاية؛ والثانية خلعة العلم؛ والثالث خلعة الملك. والخواص من الاولياء يشهدون الاولى، والعلماء ومن تحتهم من المقلدة والطلبة يرون الثانية، وكلّ الدنيا من الملوك واتباعهم يرون الثالثة"، فجميع مناقب الشيخ رحمة الله عليه صار من تعظيمه للنبي صلى الله عليه وسلم: فقال رحمة الله عليه في قصيدته الدالية: " غُودرْتُ أَنْهَمَلُ الدُّمُوعَ مُوبَلّاً \* شَوْقًا إِلَى هَذَا النّبيِّ مُحَمَّد، أَقْسَمْتُ بالرّحْمَن مَا لي مُفْضلٌ \* إِنّا حَوَى حُبُّ النّبيِّ مُحَمّد، مُحَمَّد، أَحْكى الْمُصابَ بشوقه لَمَّا عَرَى \* مَا لِي لَذيذُ الْعَيْش دُونَ مُحَمَّد، قَدْ كَدْتُ شَوقًا أَن أَطيرَ لقَبْره \* مَا لِي سُرُورٌ دُونَ زَوْرَة سيِّد"، فمحبته وشوقه لنبينا بدأ به وهو صغير كما قال في تحذير الإخوان: "فغاية ما عرفتُه في نفسي أن الله تعالى قد أقامني في حضرة، وإذا أردات الأحوال من زمن الصبا إلى أن بلغتُ إحدى وثلاثين سنة، فجذبتني جذبة حالية من أنوار رسول الله صلى الله عليه وسلم ببركة الصلاة عليه حتى حضرت بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى كنت أبكي ... فبشرني بقوله: ((أنا دليلُك على طريق الدين فلا تضلون))، فكان ذلك التبشير خير إليّ من الدنيا وما فيها"، قال أيضا رحمه الله في تخميسه الهجائية المعروف بالعشرينيات: "أَيَا مَن لَهُ أَعلَى المُلَا مُتَبَوَّأُ \* أَيًا مَن لَهُ حُجُب الجَلاَل تُوَطّأُ، أَيا مَن لَهُ وَجهُ منَ الشَّمس أَضوّاً \* أَتَيتُكَ بالزِّلَات أَنَّكَ مَلجَأً، أَغَثْني اجرني أَنتَ من ذَاكَ مُنشَأً؛ بعزكَ في التّورئة اسمُكَ يُكتَبُ \* بجُودكَ كُلّ في ضيَائكَ يُذْهَبُ \* بِحُبِّكَ أَيضًا نَحوَكَ النَّجِبُ تُجِذَبُ؛ بِذَنبي قَد اَصبَحتُ نحوك اَهرَبُ؛ تَبَارَكَ مَن اَهدَى إِلَى الخَلق رحمَةً \* تَعَالَيتَ قَدرًا عندَهُ ومَكَانَةً، تَحَمَلتَ يَا مُختَارَ منهُ امانَةً \* تَلا لا نُورُ حينَ اذهَبتَ ظُلمةَ، تَلُوتَ كتَابًا فيه مسكُ الأدلّت"، فأقواله في تعظيم وتوقير النبي صلى الله عليه وسلم لا تحصى، وفيما ذكرنا كفاية، فواجب على كل المريد والسالك والعارف وغيرهم من الخواص والعوام أن تعظيم ذات وأمر وحرمة النبي صلى الله عليه وسلم كما يعظم حرمة شيوخهم، فهو عليه أفضل الصلام والسلام شيخ الشيوخ على الطريق إلى الله سبحانه وتعالى.

## وَمِنَ الصِّفَاتِ الْمُنْجِيَاتِ رَحْمَةُ أُمَّتِهِ 309 صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَعَالَى: ﴿وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ \* أُولْلَكَ أَصَحْابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾. 310

309 وبعد ذكر الشيخ رحمة الله عليه اعظم المقام عند الله الذي هو تعظيم للنبي صلى الله عليه وسلم فشرع بذكر رحمة الأمته فشفقة ورحمة أمة النبي صلى الله عليه وسلم من تعظيم له، فإذا وصل إلى هذا المقام فقد نال على حقيقة قَوْله: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَــةً لْلْعَالَمِينَ﴾، فَمَنْ أَصَابَهُ شَيْءٌ مِّن رَّحْمَتِهِ فَهُوَ النَّاجِي فِي الدَّارِيْنِ، وَهُوَ رَحْمَةٌ لِّجَمِيعِ الْخَلْقِ إِنْسِهِمْ وَجِنِّهِمْ، بِهِدَايَةِ المُؤمِنينَ وتَـــأخير عَذَابِ الْكَافِرِينَ، وروى الحاكم عن ابي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((انما انا رحمة مُهْداة))، رواه الحارث بن ابي اسامة في مسنده، قال عليه الصلاة والسلام: ((حياتي خير لكم وموتي خير لكم))، قال ابو بكر بن طاهر: "زين الله تعالى محمدا صلى الله عليه وسلم بزينة الرحمة فكان كونه رحمة وجميع شمائله وصفاته رحمة على الخلق"، فهو رحمة للعالمين، فبهذا معنى أثبت الأمر الثاني في تعظيمه عليه الصلاة والسلام وهو كون نوره أوّل شيء خلقه الله تعالى ثما خلق من جميع المخلوقات فقد رواه عبد الرزاق بسنده عن جابر بن عبد الله بلفظ قال: قلتُ: "يا رسول الله، بأبي أنت وأمي، أخبرني عن أول شيء خلقه الله قبل الأشياء؟"، قال: ((يا جابر، إن الله تعالى خلق قبل الأشياء نور نبيك من نوره، فجعل ذلك النور يدور بالقُدرة حيث شاء الله، ولم يكن في ذلك الوقت لوح و لا قلم و لا جنة و لا نار و لا ملك و لا سماء و لا أرض و لا شمس و لا قمر و لا جنّي و لا إنسى، فلما أراد الله أن يخلق الخلق قسم ذلك النور أربعة أجزاء: فخلق من الجزء الأول القلم، ومن الثاني اللوح، ومن الثالث العرش، ثم قسم الجزء الرابع أربعة أجزاء، فخلق من الجزء الأول حَمَلَة العرش، ومن الثاني الكرسي، ومن الثالث باقي الملائكة، ثم قسم الجـزء الرابــع أربعة أجزاء: فخلق من الأول السماوات، ومن الثاني الأرضين، ومن الثالث الجنة والنار، ثم قسم الرابع أربعة أجزاء، فخلق من الأول نور أبصار المؤمنين، ومن الثاني نور قلوبهم وهي المعرفة بالله، ومن الثالث نور إنسهم وهو التوحيد لا إلـــه إلا الله محمــــد رسول الله)) وفي رواية نقله علامة السودان عبد الله بن فودي رحمة الله عليه في تعليم الأنام: ((وَلَمَّا خَرَجَ النّورُ منَ الْحُجُب رَكّبَهُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ في الأَرْض، فَكَانَ يُضيءُ منْهُ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ كَالسِّرَاجِ في الَّيْل المُظْلم، ثُمَّ خَلَقَ اللَّهُ أَدَمَ منَ الأَرْض، وَركُّبَ فيه النَّوْرَ في جَبينه، ثُمَّ انْتَقَلَ منْهُ إِلَى شئْث، فَكَانَ يَنْتَقَلُ من طَاهر إِلَى طَيِّب وَمَن طَيّب اللَّه بْن عَبْد المُطَّلب وَمِنْهُ إِلَى رَحِم أُمِّي أَمِنَةَ، ثُمَّ أَخْرَجَنِي إِلَى الدُّنْيَا، فَجَعَلَنِي سَيِّدَ الْمُرْسَلِينَ وَخَاتِمَ النَّبِيئِينَ))، فهذان الحديثان يبينا معنى كونه رحمة للعالمين، فإذا فهمت أنه رحمة للعالمين في عالم الغيب والشهادة فعليك بتعظيم ذات رسول الله صلى الله عليه وسلم على ما هو أهل له، بشفقة ورحمة لأمته صلى الله عليه وسلم.

300 سورة البلد: 17، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَتَوَاصَوُا﴾ وصى بعضهم بعضًا، ﴿بِالصَبْرِ﴾ على الطاعة وعن المعصية، كما ذكرنا ﴿وَتَوَاصَوُا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ الرحمة على الخلق من فك الرقاب ونصر المظلوم على المظالم وإطعام اليتيم والمساكين والمستضعفين أو موجبات رحمة الله، فإقامة الحدود والإنتقام المظلوم وإقامة الجهاد على الكفار لا ينافي الرحمة، وروى الترمذي وأبو داود عن عبد الله بن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((الرَّاحمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمُنُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى إِرْحَمُوا مَنْ في الأَرْضِ يَرْحَمُكُم مَنْ في السَّمَاء))، فرحمة الآدمي وحيوان محترم بل كل خلق بشفقة وإحسان ومواساة عليهم من موجبات رحمة الله ومن أسباب الولاية الكبرى، قال الطيبي: أتي بصيغة العموم ليشمل جميع أصناف الخلق فيرحم البر والفاجر، والناطق والبهم، والوحوش والطير"، وفي الحديث إشارة إلى أن الله وملائكته وروحانيين يدعو له ولمن في الأرض من بركته ودعائه لهم بالرحمة والمغفرة، وفي هذا المجال قال العارف الشيخ عبد القادر بن مصطفى في العهود والمواثق: "أخذ على العهد والميثاق أن أبسطَ جناحَ الرحمة والطيل شيء من الخلق، وانظرهم بالعين التي نظر الحقُ بها إليهم حين أراد خلقهُم، وأريدُ لهم الخيرَ والرَّفق، وأبدلُ لهم الحنانَ والطَفْ، وسَواء في ذلك المؤمن والكافر والصالح والفاجر والإنس والجن والحيوان والشَجر والحصاء والمدر، فلذلك إلتَرَمَتُ في

نَفسي الدُعوةُ الْعَامَّةُ بالخير لجميع الخلق في كلُّ يوم بأن أقول: "اللَّهم أرحمْ جَميعَ خَلْقكَ وَأَكْفهم مَا لاَ يَطيقُونَ"، فإني أقول ذلك ثلاث مرة في كلُّ يوم، وأنوي به أدَاءَ هَذَا العهد مع التزرَام كف الشَّرِّع عَنْهُم مَا استطعتُ"، فهذا العهد هي من مسؤوليات الأولياء الرحماء الذين هم مظهر مقام رحمة رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِنَّا رَحْمَة للعَالَمين﴾، فمن هذه الرحماء الراحمين ريسهم القطب الغوث: هو موضوع نظر الله من العالم في كلّ زمان وهو على قلب إسرافيل عليه السلام، وهو الرجل الكامل وخليفة الله في أرضه، وقيل لا يتمكّن من القطبية إلا بعد أن يحصل معانى الحروف التي في أوائل السور مثل ﴿السمـم ونحوها، فإذا أوقفه الله تعالى على حقائقها ومعانيها كان أهلا للخلافة، فالسلطان أو إمام المسلمين إذا كان عادلا هو قطب الزمان فذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((السلطان ظل الله في أرضه))، فهو رجل عظيم وعزيز وسيّد كريم تحتاج إليه الناس عند الاضطرار في تبيين ما خفى من الأمور المهمّة والأسرار، ويطلب منه الدعاء وهو مستجاب الدعاء لو أقسم على الله لأبرّه في قسمه، فإنه لا يتجلى له عند احتصاره إلا صورة محمد صلى الله عليه وسلم لأنه على قلبه عليه السلام، قال الشيخ رحمة الله عليه في بيان وجوب الهجرة: "وفي شرح مقدمة الوصول للشيخ إبراهيم المواهبي نقلا عن شيخه العارف أبي المواهب التنوسيّ: إن أوّل من تلقى القطبانية من المصطفى صلى الله عليه وسلم فاطمة الزهراء مدّة حياتها، ثم انتقلت إلى أبي بكر ثم إلى عمر ثم إلى عثمان ثم إلى علىّ ثم إلى الحسن رضى الله عنهم أجمعين"، ومن هذه الرحماء الراحمين الإمامين: هما شخسان أحدهما عن يمين الغوث أي القطب ونظره في الملكوت وهو مرآة ما يتوجّه من المركز القطبية إلى العالم الروحاني من الإمدادات التي هي مادة الوجود والبقاء، والآخر عن يساره ونظره في الملك وهو مرآة ما يتوجّه منه إلى المحسوسات من المادة الحيوانية وهو أعلى من صاحبه وهو الذي يخلف الغوث، فلإمامان أربعة أعمال باطنة وأربعة ظاهرة، فأمّا الظاهرة فالزهد والورع والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأمّا الباطنة فالصدق والإخلاص والحياء والمراقبة، الواحد منهما يسمّى عند الله والروحانيين عبد الرب والآخر عبد الملك، فالأئمة في كل زمان عبد الملك وعبد الرب، وهما اللذان يخلفان القطب إذا مات، وهما للقطب بمنزلة الوزيرين الواحد منهم مقصور على مشاهدة عالم الملكوت والآخر مع عالم الملك، ومن هذه الرحماء الراحمين الأوتاد: وهم أربعة رجال في كل زمان لا يزيدون ولا ينقصون، منازلهم على منازل الأربعة الأركان من العالم: شرق وغرب وشمال وجنوب، مقام كل واحد منهم مقام تلك الجهة فهم الذين يحفظ الله بهم العالم الأربعة من الفساد، ولهم ثمانية أعمال أربعة ظاهرة وأربعة باطنة، فأما الظاهرة: فكثرة الصيام وقيام اللّيل والناس نيام وكثرة الامتثال والاستغفار بالأسحار، وأما الباطنة فالتوكّل والتفويض والثقة والتسليم، وقد اشار الله تعالى لهم ومحلهم بالناس بالجبال لقوله تعالى: ﴿أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مِهَادًا وَٱلْجِبَالَ أَوْتَادًا﴾، فإنه بالجبال سكن ميد الأرض، وكذلك حكم هؤلاء في العالم حكم الجبال في الأرض، وأشار الله تعالى إلى مقامهم في حفظ الجهات الأربعة من الفساد بقوله تعالى عن إبليس: ﴿ثُمَّ لَأَتَيَنَّهُم مِّن بَيْن أَيْديهِمْ وَمَنْ خُلْفهمْ وَعَنْ أَيْمَانهمْ وَعَن شَمَآئلهمْ وَلاَ تَجدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكرينَ﴾، فيحفظ الله بالأوتاد هذه الجهات، وهم محفوظون من هذه الجهات، فليس للشيطان عليهم سلطان، إذ لا دخول له على بنى آدم إلا من هذه الجهات، فقد يكون من الأوتاد النساء، وألقابهم عند الله والروحانيين عبد الحي وعبد العليم وعبد القادر والمريد، ومن هذه الرحماء الراحمين الأبدال: هم سبعة رجال وقيل ثلاثون وقيل أربعون، ويسافر أحدهم عن موضعه ويترك فيه جسدا على صورته بحيث لا يعرف أحدٌ أنه فقد، وذلك معنى البدل، وقيل هذا اللفظ مشترك يطلقونه على مَن تبدّلت أوصافه المذمومة بمحمودة، وهم على قلب إبراهيم عليه السلام، مقامهم إظهار غاية الخصوصية بلسان الانبساط في الدعاء، فبهم تقوم الأرض وبدعائهم يسقون الغيث وبهم ينصرون المسلمين على أعدائهم وبهم يرزقون أو يحبس الرزق وبهم يصرف على أهل الأرض البلاء والغرق وأكثارهم من الموالي، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((البدلاء أربعون رجلا: اثنان وعشرون بالشام، وثمانية عشر بالعراق، كلما مات واحد أبدل الله مكانه، فإذا جاء الأمر قبضوا كلهم فعند ذلك تقوم الساعة))، ولهم ثلاث خصال: الرضا بالقضاء والصبر عن محارم الله والغضب في ذات الله عز

وجل، ليسوا بالمتنطعين ولا المعجين ولا بالمتعمقين ولا بالمبتدعين لم ينالوا ما نالو بكثرة صلاة ولا صيام ولا صدقة ولكن يسخاء الأنفس وسلامة القلوب ومن هذه الرحماء الراحمين النقباء: هم الذين استخرجوا خبايا النفوس وهم اثنا عشر نقيبا في كل زمان على عدد بروج الفلك الإثنى عشر برجًا، كل نقيب عالم بخاصيّة كل برج وبما أودع الله في مقامه من الأسرار والتأثيرات وما يعطى للنزلاء فيه من الكواكب السيارة والثوابت، فإن للثوابت حركات وقطعًا في البروج لا يشعر به في الحسّ لأنه لا يظهر ذلك إلَّا في آلاف من السنين وأعمار أهل الرصد تقصر عن مشاهدة ذلك، واعلم أن الله قد جعل بأيدي هؤلاء النقباء علوم الشرائع المنزلة ولهم استخراج خبايا النفوس وغوائلها ومعرفة مكرها وخداعها، وأما إبليس فمكشوف عندهم ويعرفون منه ما لا يعرفه من نفسه، وهم من العلم بحيث إذا رأى أحدهم أثر وطأة شخص في الأرض علم أنها وطاة سعيد أو شقي، ومن هذه الرحماء الراحمين النجباء: هم ثمانية وهم القائمون بإصلاح أمور الناس المشغولون بحمل أثقال الخلق فلا يتصرّفون إلا في حق الغير، وهم أهل علم الصفات الثمانية السبع المشهورة والإدراك الثامن ومقامهم الكرسي ولهم القدم الراسخة في علم تيسير الكواكب من جهة الكشف والإطلاع لا من جهة الطريقة المعلومة عند العلماء بهذا الشأن، والنجباء حازوا علم الثمانية الأفلاك التي دونه وهي كل فلك في كوكب، وهم أهل مكارم الأخلاق والعرفان، ومن هذه الرحماء الراحمين رجال الغيب: وهم عشرة لا يزيدون و لا ينقصون وهم أهل خشوع فلا يتكلُّمون إلا همسًا لغلبة تجلَّى الرحمن عليهم دائمًا في أحوالهم، وأشار الله تعالى لهم بقوله: ﴿وَخَشَعْت الأَصْوَاتَ للرَّحْمَن فَلاَ تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا﴾، وهؤ لاء هم المستورون الذين لا يعرفون إلا لقليل من الناس، خبَّأهم الحقّ في أرضه وسمائه فلا يناجون سواه ولا يشهدون غيره، قال تعالى فيهم: ﴿وَعَبَادُ الرَّحْمَنِ الذينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضُ هَوْنا وَإِذا خاطبَهُمُ الجَهلونَ قالوا سَلامًا﴾، دأبهم الحياء، إذا سمعوا أحدا يرفع صوته في كلامه وترعد فرائصهم ويتعجّبون، واعلم أن لفظ رجال الغيب في اصطلاح أهل الله يطلقونه ويريدون به من يحتجب عن الأبصار من الأنس، ومن هذه الرحماء الراحمين الحواريون وهو واحد في كل زمان لا يكون فيه إثنان فإذا مات ذلك الواحد أقيم غيره، وكان في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم الزبير بن العوّام هو كان صاحب هذا المقام مع كثرة أنصار الدين بالسيف، فالحواري من جمع في نصرة الدين بين السيف والحجّة، فأعطى العلم والعبارة والحجّة وأعطى السيف والشجاعة والإقدام ومقاومة التحدّي في إقامة الحجّة على صحّة الدين المشروع، اللهم ربنا أجعلني من أهل هذا المقام ومن تحت لوائه في هذا الزمان بجاه نبي الرحمة عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، ومن هذه الرحماء الراحمين الختم المحمدي هو واحد لا في كل زمان، بل هو واحد في العالم يختم الله به الولاية المحمدية فلا يكون في الأولياء المحمديين أكبر وأكمل منه، هو الذي يبلغ به صلاح الدنيا والآخرة، نهاية المكال ويختلُ بموته نظام العالم وهو المهدي الموعود السيد محمد بن عبد الله في آخر الزمان، اللهم ربنا أجعلنا من سيوفه وحروبهم وأحرازه وأجعلنا من طلائعه بجاه نبي الرحمة عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم يا أرحم الراحمين، ومن هذه الرحماء الراحمين ختام الأولياء المطلق: ختم مقامات الأولياء بمجرّد بلوغ الولاية في مقام القربة، ويحوز جميع المقامات التي يصل إليها المخلوق في الله تعالى يلتحق في مقام القربة بالله تعالى، فيختم بوصوله إليه جميع مقامات الخلق، فهو ختم الأولياء ووارث النبي صلى الله عليه وسلم في مقام الختام لأن يختم الله به الولاية العامّة من آدم إلى آخر ولمَّ وهو سيدنا عيسى بن مريم عليهما السلام هو ختم الأولياء كما كان ختم دورة الملك، فله يوم القيامة حشران يحشر في أمَّة محمد صلى الله عليه وسلم ويحشر رسولا مع الرسول عليهم السلام، وهو وغيره ممن ذكرنا رحمة الله عليهم ويرحمنا بهم هم من الأولياء الرحماء الراحمين في الأرض، وقوله تعالى: ﴿أُولِّنُكَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةَ ﴾ أي الذين يرحمون لأمة محمد صلى الله عليه وسلم ولخلق الله بهمتهم العالية وأعمالهم السنية ودعائهم الكلية وأخلاقهم المرضية ممن ذكرنا وغيرهم ، وغيرها من الأقعال والمسؤوليات، فهم أصحاب اليمين الذين يؤخذ بهم يوم القيامة ذات اليمين إلى الجنة، اللهم بجاه سيدنا محمد عندك أجعلنا منهم اللَّهُمَّ اَغْفِر لِي يَا غَفَّالُ يَا رَحِيمُ اَغْفِر لَنَا جَمِيعَ ذُنُوبِنَا وَارْحَمْنَا بِجَاهِ مُحَمَّدٍ نَبِيٍّ اِلرَّحْمَةِ وَاجْعَلْنَا مِنْ أَصْحَابِ الْمَيْمَنَة. 311

وَهُنَا اَنْتَهَى كتَابُ عُمْدَة الْمُتَعَبِّدِينَ وَالْمُحْتَرِفِينَ. 312

وتحت خذمتهم وحماهم ونظرهم ورعايتهم اللهم ربنا أسالك أن أرحم جميع أمة محمد صلى الله عليه وسلم بحرمتهم وجاههم عندك يا ارحم الراحمين.

116 آمين يا رب العالمين، وبعد بين لذا الآيات التي اثبات بها التصوف للتخلق أي التخلي من القلب كل الصفات المهلكات والتحلي للقلب كل الصفات المنجيات، فهذا أبين لكم أصل التصوف للتحقق من الكتاب والسنة كما قال الشيخ رحمة الله عليه في عمدة العلماء: في أصل التصوف للتحقق: "وأمًا أصلُهُ من الآيات فقد قال تعالى في قصة موسى وقتاه: ﴿فُوجَذَا عَبْداً مَنْ عِبَادِنَا الْعَبَاءُ مِن الْدُنَا عِلْماهُ وَ وَالْمَاهُ مِن الْدُنَا عِلْماهُ وَ وَالْمَاهُ مِن الْدَنَا عِلْماهُ وَ وَالْمَاهُ مِن الْدَنَا عِلْماهُ وَ وَالْمَاهُ مِن الْدَنَا عِلْماهُ وَ الله السلام، وقال الشيخ أيضا فيه: "وأمًا أصلُهُ مِن الأَخاديث فَايِّهُ عَلَيْه الصلاة والسلام وقال الشيخ أيضا فيه: "وأمًا أصلُهُ مِن الأَخاديث فَايِّهُ عَلَيْه الصلاة والسلام وقال الشيخ أين الإجمال والتَمثيل والمُو وهو علم الصلام والسلام وقال الشيخ أين الإجمال على الإجمال والتَمثيل علما منه على المؤلف في هذا العلم الله الله الرابعة والمؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف الشيخ العارف بالله عبد القادر بن مصطفى في معرفات الحق الاخلاق والمجاهدة، وهي طريق المولف الشيخ العارف بالله لتوقفها على تصفية القلب ورياضة الأخلاق والمجاهدة، وهي طريق الأولياء والعارفين، وهي عين اليقين، بل حق اليقين، بل حقيقة اليقين، أخرج الديلمي عن أبي هريرة قال قال وسول الله عليه وسلم: ((إن من العلم كَهَيْئة المُكنُون لا يَعْلَمُهُ اللَّهُ اللهُ الله قَاذَا نَعْقُوا على تصفية القلب ورياضة الأخلاق والمجاهدة، وهي طريق الأولياء والعارفين، العلم كَهَيْئة المُكنُون لا يَعْلَمُهُ اللَّه الله قَاذَا نَطَقُوا به لَمْ يُنْكَرُهُ إلنا أَلْها الْعَرَة باللَه)).

312 فقد انتهيت بنسخ هذا الكتاب المبارك يوم الخميس، 23 جماد الأول 1426، وكنت مسافرا بين و لاية تكسس وو لاية نوماكسكو وأنا في خلال الهجرة هاجرا بديني من فتن الكفار الأمريكيين إلى بلاد الصين، قال تعالى: ﴿وَمَن يُهَاجِرُ فِي سَبِلِ اللّهِ يَجِدُ فِي الأَرْضِ مُرَاعَماً كَثيراً وَسَعَةٌ ﴾، فلزمتُ في هذا الزمان بقراءة الصلاة الكبرى لسيدي الشيخ محيي الدين عبد القادر الجيلاني رضى الله تعالى عنه، وبمتعدد الأبعاد الأسرار الكنين في هذه الصلوات على النبيّ صلى الله عليه وسلم تعمقت في هذا الكتاب المبارك الشيخ رحمة الله تعالى عليه، ففتح الله علي من سعة العلوم فيه ما لم يفتحه على غيري، بل لا أعلم أحدًا في هذا العصر عثر فيله على ما عثرت عليه، ثم إني اقبلت على هذا الكتاب وطالعته مرارا حتى حررته واستخرجت منه ما قد كتم وستر فيه الشيخ عثمان بن فودي من العلوم والأسرار، والحمد لله على ما من الله عليّ من سعة العلم ظاهرا وباطنا في هذا الكتاب بسبب مقبول الهجرة، فإن الفتح لا يكون إلا بعد الهجرة، والهجرة لا تكون إلا بعد الضيق، قال تعالى: ﴿فَعسَى اللّه أن يَاتِي بِالْفَتُّح أَوْ أَمْسِر مِّس عنده فَيْكُم بَيْنَا وَبَيْنَ قُومُنا بِالْحق وَلْتَ خَيْرُ الْفَاتَح لا يكون إلا بعد الهجرة، كَيْنَا وَبَيْنَ قُومُنا بِالْحق وَلُو الْفَتح لا يكون إلا بعد الهجرة، كَيْنَا وبَيْنَ قُومُنا بِالْحق ولَمْ الْفَاتَح لا يكون إلا بعد الهجرة، كَيْنَا وبَيْنَ قُومُنا بِالْحق ولَمْ ولَيْنَ الفَتح لا يكون إلا بعد الهجرة، كَيْنَا وبَيْنَ قُومُنا بِالْحق ولَمْ الْفَاتَح لا يكون إلا بعد الهجرة، كذلك بالشرح لا يكون إلا بعد الضيق وهذا الشرح والتعليق فتح من بركة الشيخ بسبب ما رمى علي بسهم حسود أخلاقهم من الذين نقضوا العهد إلى الشيخ ويريدون أن يغيّروا أمره وفرقوا جماعته وأذلوا سلطاننا من خلفائه بكيدهم، فصيفيقوا على بلسمانهم واعمالهم العهد إلى الشيخ ويريدون أن يغيّروا أمره وفرقوا جماعته وأذلوا سلطاننا من خلفائه بكيدهم، فصيفيقوا على بلسمانهم واعمالهم العهد الهجرة المناهد واعريدون أن يغيّروا أمره وفرقوا جماعته وأذلوا سلطاننا من خلفائه بكيدهم، فصيفية علي بسمهم عسود أخلاقهم من الذين نقضوا العهجرة المناه وأذلوا سلطانا من خلفائه بكيدهم المصيفية والمسانية وأخلاقه وأذلوا سلطانا عن الشيرة علي الشيخ علية المناه والمسائية والمسائية وأنوا المسائية والمناه والمسائية والمناه والمسا

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ وأَفْضَلُ الصَّلاَة وأَنتُ التَّسليمِ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّد وَعَلَى أَلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ وَرَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ السَّادَاتِ التَّابِعِينَ وَالْعُلَمَاءِ الْعَامِلِينَ وَالْأَيِّمَةِ الْأَرْبَعَةَ الْمُجْتَهِدِينَ وَمُقَلِّدِيهِمُ الِّي يَوْمِ الدِّينِ، اللَّهُمَّ أَرْحَمْ أُمَّةَ مُحَمَّدٍ رَّحْمَةً عَامَّةً أَمِينْ. 313

وبنصر هم الكفار علي، فعند ذلك المصيبة والضيق شرح الله صدري ونور بصيرتي فيما أخذت من الطريق الصحيح من السشيخ عثمان بن فودي تغمده الله برحمته آمين، فهذا الشرح حجة عليهم في نقضهم العهد للشيخ وفتتتهم، وهو بشارة للذين وفوا بعهدهم وبيعتهم إليه وصدقوه وتبعوه ولا يغيروا أمره كما قال السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان في وثيقته الآخرة إلى جماعة المسلمين: "إنَّ الشيخ رحمة الله عليه ما توَفَى إلا وقرر الأحكام وحفظ أُولُو الأفهام،...أن تعلموا أن الفرق بعده فيالدن فرقة تبعوه وصدقوه وتبعوه ولا يغيروا المحكام وحفظ أُولُو الأفهام،...أن تعلموا أن الفرق بعده في الشهرة فيولاء في وثقة تبعوه وصدقوه وتبعوه والمنقوب المحكام وحفظ أولُو الأفهام،...أن تعلموا أن الفرق بعده في الله فرقة تبعوه في الله والله في الله في الله في الله في الله والله في الله في



### **Institute of Islamic - African Studies International**

www.siiasi.org / www.sankore.org

بسهْ اللَّه الرَّحْمَن الرّحيم وَصلِّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدْنَا مُحَمَّد وعَلَى آله وَصَحْبه وَسَلَّمَ تَسُليماً

الحَمْدُ لِلَّهِ رَفَعَ مَنْ أَسْنَدَ آمَالَهُ إِلَيْهِ وَوَقَفَ بِبَابِه وَ اَدْرَجَ مَنْ فَازَ بِمُتَوَاتِر أَفْضَاله في سلْسلَة حزبه و الصَّلاَةُ والسَّلامُ علَى مُرْسَل صَحَّ سَنَدُ مَن تَعَلَّقَ بِذَيْلِ إِحْسَانِ أَثَارِهِ وَمَنْ عَلَى إِسْنَادٌ وَنَزَلَ وَطَلَعَ نَجْمٌ وَٱقْلَ، أَمَّا بَعْدُ: فَاعْلَمْ أَنَّ الإِشْتْغَالَ بِحِفْظِ سَلَاسِل الإسْنَادِ منْ أَهَمَّ أُمُورِ الدِّينِ لِلْعُلَمَآءِ وَالْعُبَادِ، فَيَنْبَغي لِكُلِّ مُتَدَيِّن أَنْ يَعْتَنِيَ بهَا سَلاَحُ الْمُؤْمِنِ وَعَن الثَّوْرِي قَالَ: "الإسْنَادُ سَلاَحُ الْمُؤْمِن، فَإِن لَم يَكُن مَعَهُ سَلاَحٌ فَبَأَيِّ شَيْء يُقَاتلُ"، وقَالَ أَبْنُ ٱلْمُبَارِك: "مَثَلُ ٱلَّذِي يَطْلُبُ أَمْرَ دينه بلاَ إسْنَاد كَمَثَل الَّذي يَرثقى السَّطْحَ بلاَ سُلَّم، وَقَالَ أَيْضًا: "اَلإِسْنَادُ منَ اَلدِّينِ لَوْ لاَ الإِسْنَادُ لَقَالَ مَن شَآءَ مَا شَآءً"، قَالَ الشَّيْخُ مُحَمَّدُ بنُ عُمَرَ الْغَدَامَشي في شَرْح سُؤَال الْمَلَكَيْنِ الَّذي سَمَّاهُ بِالْكَوَاكبِ الدُّرِّيَةِ في جَميعِ الأَحَاديثِ الْمُتَعَلِّقَة بشَرْحِ الأَرْجُوزَة السُّيُوطيَّةِ قَالَ: "عُلَمآءُ السُّنَّة رَضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ إنَّ الإسْتتَادَ سُنَّةٌ مَحْبُوبَةٌ وَالْقَرْبُ منْ رَسُول اللَّه صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسلَّمَ رُنْبَةٌ مَطلُوبَةٌ مَنْ فَاتَهُ نَسْبُ النَّبيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسلَّمَ رُنْبَة من جهة الولادة وَالْقَرَابَة فَعَلَيْه أَنْ يَقْصُدَ أَهْلَ الأَسَانيد الْعَاليَة فَيَأْخُذُ عَنْهُمْ وَلَوْ بِالإِجَازَة لأَنَّ الأَبَاءَ في الدِّين اَعْظَمُ دَرَجَةً منْ أَباءَ الْولاَدَة كَمَا أَنَّ عُقُوقَ أَبَاء الدِّينَ أَكْبَرُ خَطَرًا من أَبَاء الْولاَدَة. وَاعْلَمْ أَيْضًا أَنَّ علْمَ الظَّاهر وَالْبَاطن سوَاءٌ في الإحْتيَاج إِلَى الإسْنَاد، فَالَ عَبْدَ الْوَهَاب الشُّعْرَاني في مدْرَاج السَّالِكِينَ: فَاعْلَمْ أَيُّهَا الْمُرِيدُ وَقَقَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكَ لِمَنْ لِمَرْضَاتِهِ إِنَّهُ مَنْ لَمْ يَعْرِفْ أَبَاهُ وَأَجْدَادَهُ فِي الطَّرِيقِ فَهُوَ اَعْمَى وَرُبُّمَا أُنْتُسِبَ إِلَى غَيْرٍ أَبِيهِ فَيَدْخُلَ فِي قَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((لَعَنَ اللَّهُ مَن انْتَسَبَ إِلَى غَيْرِ أَبِيه))، وَقَدْ دَرَجَ السَّلَفَ الصَّالحُ كُلُّهُمْ عَنْ تَعْليم الْمُريد أَدَاب أَبَائهمْ وَمَعْرِفَة أَنْسَابهمْ وَأَجْمَعُواْ كُلُّهُمْ عَلَى مَنْ لَمْ يَصِحْ لَهُ نَسَبُ الْقَوْم فَهُوَ لَقيطٌ لاَ أَبَ لَهُ في الطَّريق." فَسنَدُنَا في هَذَا الْكتَاب الْمُبَارِك الَّذي هُو عُمْدَةُ الْمُتَعبدين وَالْمُحْتَرِفينَ لأميرِ الْمُؤْمنِينَ نُورِ الزَّمَانِ مُجَدِّد الدِّينِ إِمَام الأولياءِ الشَّيْخ عُثْمَان بْن فُودُي رَحْمَةُ اللَّه عَلَيْهِ، فَقَدْ قَرَأْتُهُ عَلَى العالم الفقيه الإمام الخطيب الشيخ محمد الأمين أبن أدم كرياغ الخطيب بن محمد تكر بن محمد سنب بن محمد ليلي بن أبو بكر بن الأمير هادجية مُحمد سنب درنيما وَأَجْزَني فيه بإجَازَة مُطْلَقَة كَمَا أَخَذَهُ عَن وَالِدِهِ الشَّيْخِ الْإَمَامِ أَدَم كَرِيَاغِ الخطيبِ وَهُوَ عَن الشَّيْخِ مُوسَى الْمُهَاجِرِ وَهُوَ عَن الشَّيْخِ الْإِمَامِ عَلَيٍّ بْنِ أَبِي بَكْرِ وُهُوَ عَن الْمُؤَلِفِ نور الزّمان ومجدد الدّين وأمير المؤمنين الشّيخ عثمان بن محمد بن عثمان المعروف بإيْن فُودُيَ، رَحمَهُمْ اللَّهُ تَعَالَى، وَقَدْ أَجَزْتُ السَّنَدِ لكُلِّ مَن قَرَأً هَذَا الْكِتَابِ الْمُبَأْرِكِ عَلَيَّ بنفس السند إلى المصنف أَوْ سَمِعَهُ مِنِّي بنَفْسه أو لكل من وقف على هذا الكتاب، فإذا الإجازة تصح على هذا عند بعض العلماء كما ذكره السلطان محمد بل بن الشيخ عثمان بن فودي في ترجماته لَتَبَقّى هذه الْكَرَامَة الَّتِي خَصَّتْ بِهَا هَذِهِ الْأُمَّةُ شَرَفًا لنَبيِّنَا مُحَمَّد صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

الشيخ مُحَمَّدٌ شَريفٌ بْنُ فَريد

يوم السبت، 25 جمادي الاولى، 1426

( 2005. July 2. Saturday)

[یاکیکتج یاکیکتج یا کافی]

### قصيدة الفودي

فهذه القصيدة جعلتها على وزن قصيدة القادريّة النّي ألفت الشيخ عثمان بن فودي في لغة الفلاتية وعرّبها أخوه الشيخ عبد الله بن فودي ودعا بها الشيخ ليريه اللّه نصرة الإسلام في البلاد السودان، فنظّمتُها بعد ختم القرآن أربع مراة في ليلة الإثنين يوم 27 ليلة القدر في شهر رمضان سنّة 1407 الهجرية (25 مايو 1987 الميلادي)، وكنت معتكفا في مسجد الجامع لمدينة مايرنو في حال البسط والشكر والسكينة، ثم بعد صلاة العيد قرأتها على الشيخ محمد الأمين بن آدم الخطيب فكان راضيا بها وأشار عليّ أن يبدل عثمان بن فودي إلى عثمان فودي على وزن قصيدة القادريّة لتحفظ بركتها في قصيدة الفودي، فأودعت عدة أبياتها ثلاثا وستون كعدد سنة سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وسنة سيدي الشيخ محيي الدين عثمان بن فودي تغمده الله برحمته آمين، فإني أقرأها بعد ختم القرأن لكي يعز الله الإسلام بنا في هذه البلاد ويكثر الجماعة ومفارقة الكفار وهي

اجب الذي يدْعُو بِعُثْمَان فُودُي عَمْتَ وَجَمَّتُ عِنْدَ عُثْمَان فُودُي صلْنِي بِفَصْلُكَ عِنْدَ عُثْمَان فُودُي صلْنِي بِفَصْلُكَ عِنْدَ عُثْمَان فُودُي فَلَا عَنْدَ الشَّيْخِ عُثْمَان فُودُي فَلَا عَنْدَ الشَّيْخِ عُثْمَان فُودُي وَسِيلَتِي دَرَجَات عُثْمَان فُودُي وَسِيلَتِي دَرَجَات عُثْمَان فُودُي وَسِيلَتِي دَرَجَات عُثْمَان فُودُي رَدْني بِهَا بِالشَّيْخِ عُثْمَان فُودُي بَعِدٌ بِكَثْرَة جَاهِ عُثْمَان فُودُي الْمُسَمَى بِعُثْمَان فُودُي الْلُلْدَانِ مِن دَرَجَات الْمُسَمَى بِعُثْمَان فُودُي مِن دَرَجَاتِ الْمُسَمَى بِعُثْمَان فُودُي مِن دَرَجَاتِ الْمُسَمَى بِعُثْمَان فُودُي

\* من درجات المسمَى بعنمان فودي
 مَوْتِي أَتَى بِمَكَانِ عُثْمَان فُودي
 وَنَكِيرِه بِمَكَانِ عُثْمَان فُودي
 يَا رَبَّ من دَرَجَات عُثْمَان فُودي

يًا رَبُّ عَالمَ بَاطن كَظَاهر ياً رَبَّ يَا مُتَفَضلاً لعباده إِنَّ الْمُسيءَ لَدَيَّ الأَكَابِرِ يَلْتَجِي \* إِن كُنْتُ لَمْ أُحْسِنْ فَشَيْخِي مُحْسِنٌ \* مَا كُنْتُ أَهْلًا أَنْ أَجَابَ، فأَجِبْ لكَوْن \* إِيْمَانُنَا مَعَ سُنَّةِ في طَـــاعَة \* وَالْكُفْر مَعَ بدَع ومَعْصيَة عَنِّي \* يَا رَبَّ زِدْنِي بِالْعُلُومِ الْنَّافِعَةِ أَرني بدينكَ غَالبًا في هَذه يًا رَبَّ فَاسْتُرْني بسْتْركَ دَائمًا صُنِّي منْ شَيْطَان من إنْس وَمنْ وَمَصَائبَ الدُّنْيَا وَأُخْرَى نَجِّني حَسِّنْ أُمُوري في الدُّنْيَا وَالأَخرَة يَا رَبَّ يَّسِر ْ لِي الشَّدَائِدَ كُلُّهَا يَا رَبَّ خَاتِمَتِي فَأَحْسِنْهَا إِذَا

يَا رَبَّ يَسِّر ْ لِي إِجَابَةَ مُنْكُرِ

يَا رَبَّ مِنْ تَعْذِيبِ قَبْرِ نَجِّنِي

در جات من يُسمى بعُثْمان فودي يَا رَبَّ من دَرَجَات عُثْمَان فُودُي يَا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي يَا رَبَّ من دَرَجَات عُثْمَان فُودُي يَا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي يًا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي خَيْر الْورَى بمكان عُثْمَان فُودُي يَا رَبَّ منْ دَرَجَاتِ عُثْمَان فُودُي في جَنَّة بمكان عُثْمَان فُـودي \* يَا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي خَيْر الْوَرَى بمكان عُثْمَان فُودُي وَأَجِبْ بِدَعَواتِي بِعُثْمَانِ فُودُي فَاقْبِلْني بدَرَجَات عُثْمَان فُودُي فَتُعْطِيني بِمَكَانِ عُثْمَانِ فُودُي وَبَيْنِي فَنَجِّني بِالشَّيْخِ عُثْمَانِ فُودُي يَا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي نَظْمي وَسيلَتُنَا بعُثْمَان فُــودُي يَا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي يَا رَبَّ مِنْ دَرَجَاتِ عُثْمَانِ فُودُي بالنَّطْم مِنْ دَرَجَاتِ عُثْمَانِ فُودُي تلْميذُ تلْميذ تلاميذ لعُثْمَان فُودُي نُورُهُ من نُورُ الشَّيْخِ عُثْمَانِ فُودُي مِن دَرَجَاتَ الشَّيْخِ عُثْمَانِ فُودُي نَجْل الأَمير من الشَّيْخ عُثْمَان فُودُي يَا رَبَّ منْ دَرَجَات عُثْمَان فُودُي إِلَى الْبِلاَد وَعَدَنَا بِهِ الشَّيْخُ عُثْمَانُ فُودُي الْخَطِيبُ لِمَسْجِدِ الشَّيْخِ عُثْمَانِ فُودُي سَيْف الْحَقِّ الْقُطْبِ الشَّيْخِ عُثْمَانِ فُودُي

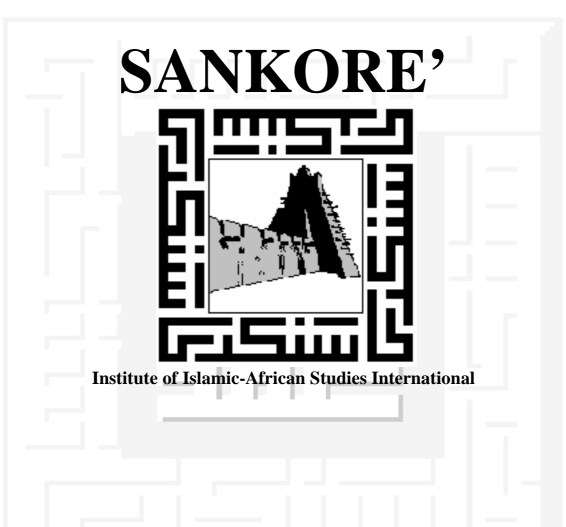
يَا رَبَّ نَعِّمْني نَعيمَ الْقَبْر منْ يَا رَبَّ مِن شَمْسِ الْقِيَامَةِ نَجِّنِي رَبِّي كِتَابِي مِن يَمِينِي أَتنِي يًا رَبَّ يَسِّر ْ لي حسابَ قيامتي يًا رَبَّ جَاوِزْني صرَاطَ حَهَنَّمَا يَا رَبَّ ثَقُلُ لِي مَوَازِينِي غَدًا يَا رَبَّ أَدْخلْني شَفَاعَةَ أَحْمَد يَا رَبَّ منْ حَونض لأَحْمَد فَاسْقني يَا رَبَّ مِنْ نَارٍ لَجِرْنِي مُدْخِلاً يَا رَبَّ زَوِّجْنِي بِحُورِ عِينهَا أَرْنِي إِلَاهِي وَجْهَ أَحَمْدَ مَلْحَئِي \* يًا رَبَّ في الرَّاءينَ ذَاتَكَ عُدَّني فَهُوَ قُدُورَتُنَا وَسِيلَتُنَا إِلَيْكَ يَا رَبَّي وَهُوَ دَخِيلُنَا إِلَى خَيْرِ الْوَرَى أَحْمَدِ \* وَ الْوَ اسطَةُ بَيْنَ عَبْد اَلْقَادر الْجَيْلاَني \* وأجب دُعاءَ رِجَالِنَا وَنِسَائِنَا وَدُعَاءَ كُلِّ الْمُؤْمنينَ تَقَبَّلَىْ وَأَجِبْ دُعَاءَ الْمُؤلِفِ مَعَ كَاتِبٍ وَأَجِبُ الدُّعَاءَ لِحَافِظِ مَعَ قَارِءِ وَأَجِبُ الدُّعَاءَ لِسَامِعِ مَعَ فَارِحِ فَانَا فَرِحٌ وَفَرِحٌ ثُمَّ فَرِحٌ لِأَنَّنِي هْوَ الْفَقيهُ مُحَمَّدٌ الْمَعْرُوفُ بِالأَمِينِ \* يَا رَبَّ زِدْهُ بِنُورِ مَعْرِ فَتَكَ دَائمًا فَهُوَ تِلْمِيذٌ لِوَالِدِهِ أَدَم الْخَطيب يَا رَبِّ تَتَوِّر ْ ضَريحَهُ دَائمًا وَهُو َ تَلْمَيْذُ لِلشُّيْخِ مُوسَى الْمُهَاجِرِ وَهُوَ تَلْمِيذٌ لَعَلَيِّ بْنِ أَبِي بَكْرِ الإِمام \* وَهُو َ تَلْميذٌ لسَيِّدي إمَام الأَوْليَاء \*

أَرني كَرَامَات الشَّيْخ عُثْمَان فُودُي أي أَبْو بَكْر من ذُريَّة عُثْمَان فُودُي من دَرَجَات الشَّيْخ عُثْمَان فُودُي من بَقيَّة بَركات الشَّيْخ عُثْمَان فُودُي بِمَايُرْنُو مُهَاجِر بِأَسْرَارِ عُتْمَان فُودُي الْمُجَاهد بلوَاء الشَّيْخ عُثْمَان فُودُي الْقَائمِ بِأَمْرِ مَن يُسمَى بِعُثْمَان فُودُي أَبِي بَكْرِ صَاحِبِ أَسْرَارِ عُثْمَان فُودُي وَنُورِ الزَّمَانِ أي الشَّيْخِ عُثْمَان فُودُي يَا رَبّ برضيَّتكَ بالشَّيْخ عُثْمَان فُودُي وَعُدِّنا مَعَهُمْ كَمَا وَعَدْتَ لعُثْمَان فُودُي مِن كَرَامَاتِ مَن يُسمَى بِعُثْمَان فُودُي وَتَوَسَّلُواْ بِجَاهِ الشَّيْخِ عُثْمَانِ فُـودُي مِن كَرَامَات من يُسمَى بعُثْمَان فُودُي بلاد الأو لاد و الأنصار عُثْمَان فُودي بِكَثْرَة عُلُوم الشَّيْخ عُثْمَان فُــودُي عَمَّتُ وَجَمَّتُ عِنْدَ عُثْمَانِ فُــودُي

يَا رَبِّ بجَاه سلْسلَة هَوُّ لاَء عندكَ وَ أَميرُ المُؤمنينَ فَهُوَ أَميري يَا رَبَّ أَنْصُرُ ۚ وَطَوَّلْ سُلْطَانَهُ \* هُوَ إِبْنُ السُّلْطَانِ مُحَمَّدِ طَاهِرِ هُوَ إِبْنُ السُّلْطَانِ مُحَمَّد بَلُ يُسمَى هُو َ إِبْنُ السُّلْطَانِ مُحَمَّد الطَّاهر \* هُوَ إَبْنُ السُّلْطَانِ أَحْمَدُ الْعَتيق هُوَ إِبْنُ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ الْعَتيق هُوَ إِبْنُ أَمير الْمُؤْمِنِينَ المُجَدِّدِ يَا رَبِّ أَرَضْ عَنْ أَرْوَاحِهِم دَائماً \* يَا رَبّ أَجْمَعْ أَمْرَهُم بِالْمَهْدِي قَدْ تَمَّ نَظْمي في رَمَضان مُبَارك في لَيْلَة سَبْع وَعِشْرُونَ فَابْشِرُواْ \* في سنة شَمْز وَحَالِي فِي ضِدِّهَا \* فِي بِلاَدِ هِجْرَتِهِ الْمُسْمَى بِمَايُرْنُو \* وَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ سَيِّدِ الْمَرْسَلِينَ \* بَركَاتُ أَحْمَدِ فِي بَلاَدِ اللَّهِ قَدْ

Institute of Islamic-African Studies International

# SANKORE?



Institute of Islamic-African Studies International